
Predigt am 2.12.2012 (1. Advent Lj. C): Lk 21, 25-28. 34-36

Adventliche Angst

I. Wussten Sie schon?: In 19 Tagen soll die Welt untergehen, am kommenden 21. Dezember 
2012.  Das  zumindest  behaupten  Esoteriker  und  andere  Weltuntergangspropheten  unter 
Berufung auf den astronomischen Kalender der einst in Mittelamerika beheimateten Maya. 
Zur wahnwitzigen Konzentration oder gar Fixierung auf dieses Datum hat nicht zuletzt der 
Hollywoodfilm „2012“ beigetragen, der am 11. November 2009 erstmals gezeigt  wurde. 
Mittels  vieler  Spezial-Effekte  inszenierte  der  deutsche  Regisseur  Roland Emmerich auf 
dramatische Weise den Untergang der Welt in Hysterie und Panik. Zahlreich sind die Ängste 
vor  der  Auslöschung  der  Erde durch Kometen,  Erdbeben,  Atombomben oder  durch von 
Menschen produzierte Gifte, welche die Verseuchung von Luft, Wasser und Boden bewirken. 
Es gibt sie: diese Angst vor dem kollektiven Untergang. Ist also das Terminieren auf den 21. 
Dezember  2012  nur  wieder  ein  weiteres  lächerliches  Datum  im  Hinblick  auf  das 
bevorstehende apokalyptische Ende der Welt, das die „Zeugen Jehovas“ und die Mormonen 
schon  des  Öfteren  mit  Hilfe  biblischer  Textstellen  angekündigt  haben?  Erreichen  diese 
Stimmen und Horrorszenarien nicht auch uns Christen, die wir oft genug zwischen Angst und 
Hoffnung hin- und hergerissen sind? 

Auch das eben gehörte Evangelium aus der lukanischen Endzeitrede Jesu spricht von den 
„Zeichen“ der Endzeit bei der Wiederkunft Christi am Ende der Tage. Die Prophezeiung Jesu 
und  die  Horrorszenarien  unserer  Tage  können  sich  so  vermischen,  dass  auch  einen 
gläubigen Christen große Angst überkommt. Wir könnten uns damit trösten, dass nach der 
Auffassung seriöser Naturwissenschaftler – bspw. Vulkanologen, Astronomen, Meteorologen 
–  solche  aktuellen  Weltuntergangsvorhersagen  reine  Phantasie  geschäftstüchtiger 
Pseudowissenschaftler sind, die mit der Angst und Ungewissheit  der Menschen viel Geld 
verdienen.  Aber unsere Angst,  unsere Ängste sind damit  noch längst  nicht  beschwichtigt 
oder gar vertrieben.

Angst ist eine Urerfahrung des Menschen! Sie zeigt sich bei erwachsenen Menschen – nach 
Fritz Riemann – in den vier „Grundformen der Angst“, die untrennbar mit der Reifung und 
Entwicklung des Menschen verbunden sind: Angst vor der Selbsthingabe, die als Ich-Verlust 
und Abhängigkeit erfahren wird; Angst vor der Selbstwerdung, die als Ungeborgenheit und 
Einsamkeit erfahren wird;  Angst vor Wandlung und Veränderung und schließlich die Angst 
„vor  der  unausweichlichen  Konsequenz  der  Realität“  (Notwendigkeit,  Endgültigkeit). 
Letzteres ist für mich die Angst vor dem Ende: Das Ende, der Tod, das Ende der Welt, das 
Ende meines Lebens – das ist die „unausweichliche Konsequenz der Realität,“ die uns große 
Angst macht. 

Man braucht sich also – auch als Erwachsener – seiner Angst nicht zu schämen. Wer diese 
Angst nicht kennen würde, der würde die Abgründigkeit dieser Welt nicht kennen. Was Jesus 
im heutigen Evangelium von der Angst am Ende der Zeiten sagt, das gilt im Grunde für jede 
Zeit: „Die Menschen werden vor Angst vergehen in der Erwartung der Dinge, die über die  
Erde kommen sollen.“

Jesu Jünger wussten noch nichts von Atombomben und Overkill, von Klimakatastrophe und 
Supergau und von der bösen Macht des Menschen, alles zu vernichten, was Gott geschaffen 
hat. Und doch ist es keine Wahnvorstellung, sondern immer neu erfahrene Realität, dass 
Mensch und Welt  tief  bedroht  sind,  und es Grund gibt  für  Angst,  für  große Angst:  „Die 
Menschen werden vor Angst vergehen...“ Das ist eine zeitlose Aussage!

II. Aber das ist eben nicht die ganze Wahrheit! Wir erfahren im Leben – gottlob - nicht nur 
Bedrohung und Angst, sondern auch Trost, Geborgenheit und Sicherheit. Das Kind, das in 
seiner Angst nach der Mutter ruft, erfährt  (in der Regel), dass seine Mutter kommt, vielleicht 
im dunklen Zimmer das Licht anmacht und es in ihre Arme nimmt:  „Du brauchst keine Angst 
zu haben. Alles ist gut!“ So beruhigt sie ihr Kind – und im Schutz ihrer Liebe, im Vertrauen 
auf das Wort der Mutter, schläft das Kind ruhig und lächelnd wieder ein.



Lügt die Mutter, wenn sie sagt: „Alles ist gut! Du brauchst keine Angst zu haben!“? Sie weiß 
doch, dass in der Welt eben nicht alles gut ist. Was ihr Kind nur dunkel erahnt, hat sie doch 
selber schon oft genug erfahren: Die Bedrohung des Daseins, die Zerbrechlichkeit unseres 
Lebens. Sie weiß doch genau, dass sie und auch ihr Kind eines Tages sterben müssen. 
Nein, die Mutter lügt nicht, wenn sie sagt: „Alles ist gut!“ Sie spricht damit nur – aus Glaube 
oder  aus Intuition  -  die  andere  Seite  der  Wirklichkeit  aus:  Dass  nämlich  mächtiger  und 
bleibender als alle Bedrohung die Bewahrung ist; dass etwas oder jemand da ist, der das 
dunkle Chaos bändigen kann; der dafür garantiert, dass alles gut ist oder zumindest gut wird; 
der dafür sorgt, dass einmal alles in Ordnung kommt, so sehr diese Welt auch in Unordnung 
und aus den Fugen geraten ist. Die Mutter weiß vermutlich gar nicht, welch tiefgründige und 
letztgültige Wahrheit sie da ausspricht,  wenn sie zu ihrem Kind sagt:  „Du brauchst keine 
Angst zu haben. Alles ist gut!“ Und doch sagt sie im Grunde nichts anderes als das, was 
Jesus sagt, nachdem er der Angst ihr Recht gegeben hat: „Richtet Euch auf und fasst Mut,  
denn Eure Erlösung ist nahe!“

So wie die Mutter in das dunkle Zimmer tritt, in der das Kind fast vor Angst vergeht, so tritt in 
unsere angstbesetzte und unheimliche Welt dereinst der Menschensohn „mit großer Macht  
und Herrlichkeit“. Nein: So tritt Christus schon jetzt (!) als der erhöhte Herr in unsere Mitte, 
wenn wir in der Eucharistie seinen Sieg über Tod und Sünde feiern und ihm zurufen: „Deinen 
Tod,  o  Herr,  verkünden  wir  und  deine  Auferstehung  preisen  wir,  bis  Du  kommst  in  
Herrlichkeit!“ – Und da soll alle Angst von uns abfallen. Wir dürfen uns ruhig und gelassen 
aufrichten, weil unsere Erlösung nahe ist.

III. Wenn wir das herbe Evangelium heute am 1. Advent so deuten dürfen, dann müssen wir 
aber  auch das andere ernstnehmen:  Nur,  wenn  wir  uns  der  Angst  stellen  und sie  nicht 
verdrängen, werden wir die Erfahrung von  Friedrich Hölderlin machen:  „Wo aber Gefahr  
ist, da wächst das Rettende auch!“ Denn auch die Methoden, mit denen versucht wird, die 
Angst zu verdrängen, sind durch die Jahrhunderte einander ähnlich geblieben. Jesus nennt 
sie beim Namen, wenn er spricht: „Nehmt Euch in acht, dass Rausch und Trunkenheit und  
die  Sorgen  des  Alltags  Euch  nicht  verwirren...“ Rausch  und  Betriebsamkeit  sind  die 
klassischen Versuche des Menschen, sich vor der Konfrontation mit der „unausweichlichen 
Konsequenz  der  Realität“  (Riemann),  vor  der  Wahrheit  seines  Lebens  zu  drücken,  die 
Ängste  zu  betäuben,  die  ihn  quälen.  Der  ganze  Rummel,  der  jetzt  wieder  in  der 
Vorweihnachtszeit inszeniert wird, das Abgleiten des Advent in Kitsch und Kommerz – wird 
das nicht alles vom heutigen Evangelium als Fluchtversuche entlarvt: als falsche Beruhigung 
unserer  Daseins-  und  Verlustängste?  Muss  es  da  nicht  Menschen,  muss  es  da  nicht 
Christen  geben,  die  das  alles  durchschauen  und  als  Beschwichtigungs-,  ja  als 
Betäubungsversuche in Frage stellen? 

Auf die Gefahr hin, als Spielverderber dazustehen, muss die Kirche auf einer Adventszeit 
bestehen, die ohne Betäubung und Sentimentalität auskommt. Advent ist für die Kirche eben 
nicht nur Vorbereitung auf Weihnachten, sondern das Aushalten jener Spannung, die aus 
dem „schon“ und „noch nicht“ kommt. Wir sind schon (!) und doch zugleich noch nicht (!) 
erlöst! Wir wissen im Glauben, dass diese Welt schon (!) in Gott geborgen ist, und erleiden 
doch täglich, dass dies noch nicht (!) unsere Erfahrung ist. Theologisch gesprochen: Dass 
Gott  in  Jesus  Christus  schon  gekommen,  dass  aber  seine  endgültige  Ankunft,  seine 
Wiederkunft noch nicht erfolgt ist. In dieser Zwischenzeit, in diesem Advent, leben wir und 
erleiden unsere Ängste, obwohl doch alles gut ist und gut wird, wie wir Jesus glauben wollen 
und den Müttern, die ihre Kinder trösten. Das ist der Advent, den die Bibel und die Kirche 
meint:  Dieses Aushalten der Vorläufigkeit  unseres Lebens und der Erlösungsbedürftigkeit 
unserer Welt. Nicht Rausch und Betäubung, sondern Nüchternheit und Wachsamkeit sollen 
für die Jünger Christi den Advent kennzeichnen: „Wachet und betet allezeit, damit Ihr allem,  
was geschehen wird, entrinnen und vor den Menschensohn hintreten könnt!“ 

Wenn wir dem Advent seine falsche Behaglichkeit nehmen und die Unbehaglichkeit seiner 
Botschaft gerade am Ersten Advent aushalten, werden wir diese Erfahrung machen dürfen: 
„Wenn all das beginnt, dann richtet euch auf und erhebt eure Häupter, denn eure Erlösung  
ist nahe.“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


