
Predigt am 25.11.2012 (Christkönig): Joh 18,33b-37

Ein Herrschaftswechsel

I. Am 23. Februar 1981 stürmte der Oberstleutnant der Guardia Civil Antonio Tejero das spanische 
Parlament.  Sein  Überfall  sollte  der  Auftakt  eines  Militärputsches  sein  gegen  die  noch  junge 
spanische Demokratie. Der langjährige Diktator Franco war gerade einmal sechs Jahre tot, und 
nicht  wenige  Offiziere  der  Armee  misstrauten  der  Demokratie  und  sehnten  sich  nach  der 
Herrschaft  des  „Generalissimus“  Franco zurück.  Die  Zukunft  Spaniens  stand auf  des Messers 
Schneide. Noch am gleichen Abend trat der junge  König Juan Carlos, den Franco noch selbst 
gekürt hatte in der Hoffnung, dass das autoritäre Regime von diesem weiter geführt wird: König 
Juan  Carlos  trat  vor  die  Fernsehkameras  und  sprach  sich  eindeutig  und  mit  seiner  ganzen 
Autorität  gegen  den  Putsch  und  für  die  parlamentarische  Demokratie  aus.  Damit  war  der 
Putschversuch vereitelt und beendet – und zum ersten Mal in meinem Leben hatte ich das Gefühl, 
dass  Könige  auch  heute  noch  eine  wirkliche  Bedeutung  in  der  realen  Welt  und  nicht  nur  im 
Märchen haben.

Etwas über 30 Jahre später sieht es mit den gekrönten Häuptern ziemlich anders aus. Affären und 
Skandale,  wohin  man schaut  –  und man fragt  sich,  welche  Bedeutung  diese  sündhaft  teuren 
Pseudo-Regenten  überhaupt  noch haben,  vom Tourismus und  der  Regenbogenpresse  einmal 
abgesehen. Einzig Queen Elisabeth II. hält sich wacker und feierte in diesem Jahr – populär wie 
schon lange nicht mehr - ihr 60. Thronjubiläum. Aber sonst? Könige scheinen in der modernen 
Gesellschaft  so überflüssig zu sein wie Schreibmaschinenmechaniker – und doch scheinen sie 
unsere Phantasie und unsere geheime Sehnsucht zu beschäftigen. Dafür spricht auch der große 
Erfolg eines Spielfilmes, den ich 2010 schon am ersten Abend hier in HD im ausverkauftem Kino 
gesehen habe:  „The King’s Speech – Die Rede des Königs“. Er schildert  den Kampf eines 
Königs, der nie König sein wollte: mit seiner Stimme nicht und nicht mit seiner Bestimmung. Der 
meisterhafte und tief  bewegende Film erzählt  die Geschichte von Georg VI.  ,  der nur deshalb 
König des Vereinigten Königreiches werden musste, weil sein älterer Bruder 1936 aus hier nicht 
näher  interessierenden  Gründen  abdanken  musste.  Albert  Herzog  von  Yorck,  der  spätere 
unfreiwillige  König  Georg  VI.,   ist  ein  zaudernder  Mensch,  dessen  größtes  Handicap  seine 
Sprachbehinderung  ist.  Er  ist  ein  Stotterer,  bringt  bei  öffentlichen  Auftritten  kaum  ein 
verständliches  Wort  heraus  und  scheint  so  als  Regent  völlig  ungeeignet  zu  sein.  Erst  die 
ungewöhnlichen Therapiemethoden eines vom Königshaus beargwöhnten Logopäden helfen ihm, 
sein  Trauma  zu  überwinden.  In  der  Stunde  größter  Not.  (nach  der  Kriegserklärung  an 
Deutschland) wird er mit einer bewegenden Rede und durch die Kraft seines Wortes zum Symbol 
für die Widerstandskraft für Volk und Nation in schweren Kriegszeiten.

Warum  ist  ein  solcher  Film  gerade  heute  so  erfolgreich?  Vielleicht  liegt  die  Antwort  in  der 
Sehnsucht des Menschen nach einer vermeintlich besseren Zeit, in der die Untertanen sich um 
einen König oder eine Königin versammeln konnten als Symbol der Einheit, des Glanzes und der 
besten Werte eines Landes. Solche Sehnsüchte bestanden zwar nur selten den Realitätstest, aber 
sie sind dennoch so alt wie die Menschheit. Auch zu Zeiten Jesu und in seiner auch heute wieder 
so blutgetränkten Heimat, dem Unheiligen Land, war dies nicht anders.

II. Seit  Jahrhunderten musste das jüdische Volk unter Fremdherrschaft, unter ungerechten und 
korrupten Herrschern und der Ausbeutung durch wenige reiche Familienclans leben und leiden. In 
dieser Zeit,  gefördert  durch die traumatische Erfahrung des babylonischen Exils,  entstehen die 
apokalyptischen,  besser:  eschatologischen Vorstellungen eines neuen Reiches,  der neuen und 
gerechten Herrschaft eines messianischen Königs, des „Menschensohnes“, wie ihn der Prophet 
Daniel in der 1. Lesung beschrieben hat. „Sein Reich geht niemals unter.“ Vorbild und Maßstab für 
dieses neue Königtum ist die maßlos idealisierte Gestalt König Davids, dessen gar nicht ideale 
Herrschaft im Rückblick zu einer Glanzzeit verklärt wird, nach der sich viele zurück sehnten. Da 
mischt und addiert sich also die Erwartung eines Gottesreiches, in dem niemand anders als Gott 
selber  König  seines  Volkes  ist,  mit  dem  Heilsverlangen  nach  der  endzeitlichen,  befreienden 
Rückkehr eines Davidssohnes, den viele in Jesu von Nazareth erblickten. Und so wurde dieser 
bekanntlich  dann  auch  in  Jerusalem  empfangen  und  von  der  Menge  gleichsam  als  König 



proklamiert. Aber bereits die Schilderung seines Einzugs am „Palmsonntag“ – mit dem Esel statt 
hoch zu Ross - ist ja bereits wie eine Parodie des imperialen Triumphzuges eines orientalischen 
Herrschers. Spätestens wenn Jesus zum Spottkönig wird, vor dem Statthalter des Kaisers steht 
und  schließlich  den  Schandtot  am  Kreuz  stirbt,  zerbricht  definitiv  jeder  weltliche 
Herrschaftsanspruch, der sich auf Christus beziehen will.  Es blamiert sich jede triumphalistische 
Attitüde, weil Gott selber im Todesgeschick Jesu ein für alle Mal unsere eigenen, zumal die religiös 
unterlegten  Allmachtsphantasien  durchkreuzt  hat  –  im  wörtlichen  Sinne  des  Wortes.  Wenn in 
Jesus Christus Gott selbst ans Kreuz gegangen ist, dann fällt jeder herrschaftliche Anspruch eines 
Königtums von Gottes Gnaden in sich zusammen, freilich auch eines Papsttums mit weltlichem 
Herrschaftsanspruch.  Letzteres ist  zum Glück längst  vorbei,  und mir  ist  auch kein  königliches 
Gottesgnadentum heute mehr bekannt. Wer König sein wollte von Gottes Gnaden, der müsste 
leben, dienen und sterben können wie der Gekreuzigte. 

III..  Und doch sagt Jesus zu Pilatus:  "Du sagst es: Ich bin ein König!", was zu der berühmten 
Kreuzesinschrift führte: „INRI – Jesus von Nazareth, König der Juden!“ Erst In den Stunden seines 
Leidens und Sterbens scheint Jesus diese Würde anzunehmen, die er damals verweigerte, als sie 
ihn nach der wunderbaren Brotvermehrung „mit  Gewalt  zu  ihrem König machen“ wollten“ (Joh 
6,15) Wenn wir  heute singen und sagen „Christkönig Halleluja!“,  dann müssen wir  uns dessen 
bewusst sein: Jesus hat den Titel König mit einem radikal neuen Anspruch gefüllt: Herrschen heißt 
Dienen! Es geht um die wehrlose, gewaltlose Gottesherrschaft und damit um die Frage, was uns 
wirklich beherrscht in unserem Leben. In der Taufe wurden wir mit dem Königsöl, dem Chrisam, 
gesalbt  zum  Zeichen  dafür,  dass  wir  als  Christen  Anteil  haben  an  der  Königswürde  Christi. 
Insofern  also  hat  die  Kirche  das  Königtum  Christi  demokratisiert  und  gleichzeitig  radikalisiert. 
Fragen  wir  uns  also:  Hat  der  mit  unserer  Taufe  verbundene  Herrschaftswechsel  tatsächlich 
stattgefunden, freilich nicht so wie hier in HD, wo der Weihnachtsmarkt schon am Buß- und Bettag 
am Mittwoch vor dem Totensonntag begann, nach dem Motto: Der Kunde ist König! Ein fataler 
Herrschaftswechsel, der uns nicht gut bekommen wird! Vielleicht ist es ja so, dass hinter all dem, 
was uns beherrscht und von dem wir uns beherrschen lassen die Angst herrscht: Die Angst vor 
dem Verlust unseres Lebens, der uns spätestens in unserem Tod ereilt. Dass aber nur der sein 
Leben gewinnt, der sich auf Gottes unbedingte Liebe hin verlieren, loslassen kann, davon kündet 
der König am Kreuz, davon kündet die Auferstehungshoffnung des christlichen Glaubens. Das ist 
die  Brücke vom katholischen  Christkönigs-  zum evangelischen  Totensonntag,  wenn  es  in  der 
ersten Frage im reformierten „Heidelberger Katechismus“ darum geht, wem ein getaufter Christ 
gehört, wer sein eigentlicher Herr und sein geheimer König ist. Zum großen 450jährigen Jubiläum 
im  nächsten  Jahr,  so  lasen  wir  am  vergangenen  Freitag  in  der  RNZ,   kommt  sogar  die 
niederländische „reformierte“ Königin Beatrix nach Heidelberg, eine Königin ohne Macht aber von 
großer Integrität und Frömmigkeit. Und so lautet die erste von 129 Fragen dieses berühmten, für 
Katholiken allerdings auch (v.a. wegen der Antwort auf die Frage 80) berüchtigten „Heidelberger 
Katechismus“ : „Was ist dein einziger Trost im Leben und im Sterben? Dass ich mit Leib und Seele  
nicht mir, sondern meinem getreuen Heiland Jesus Christus gehöre....Darum macht er mich auch  
durch seinen Heiligen Geist des ewigen Lebens gewiss und von Herzen willig und bereit, forthin  
ihm allein zu leben.“ 

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

