
Predigt am 18.11.2012 (33. Sonntag Lj. B): Dan 12,1-3; Mk 13,24-32

Interview mit dem Tod

I. Er hat Tausende von Interviews geführt, Gespräche über Gott und die Welt, der Telefon-
Talker Jürgen Domian, der seit 1995 die bimediale Telefon-Talkshow „DOMIAN“ moderiert. 
Man sieht im Fernsehen (WDR) allabendlich (von Montag bis Freitag)  und zu später Stunde 
(ab 1 Uhr) nichts weiter und nichts anderes, als dass er mit  Leuten spricht, die ihn anrufen 
und sich bei ihm aussprechen. Immer wieder wird er auch mit den Themen Tod, Sterben und 
Sterbehilfe  konfrontiert.  Nun  hat  er  in  einem  fiktiven  Interview  umgekehrt  dem  Tod 
existentielle, aber auch persönliche Fragen gestellt, nachdem er seinen sterbenden Vater auf 
der Palliativ-Station begleitet  hat.  „Über nichts habe ich so viel,  so oft, so kontrovers, so  
verzweifelt  nachgedacht,  wie  über  die  Endlichkeit“ schreibt  Domian  auf  der  ersten Seite 
seines gerade erschienenen Buches „Interview mit dem Tod“. Nach einer sehr christlichen 
Phase in seiner Jugend wurde Domian überzeugter Atheist.:  „Alles Religiöse erschien mir  
absurd,  lächerlich  und  vollkommen  durchschaubar.“ Er  konnte  nicht  mehr  glauben.  Das 
Thema Gott war für ihn erledigt.  „Und ich merkte gar nicht, dass ich von einem Glauben in  
den nächsten gerutscht war. Hatte ich zuvor fest an Gott geglaubt, so glaubte ich jetzt fest  
daran, dass es ihn nicht gebe.“ Doch bei der Bewältigung seiner Auseinandersetzung mit 
dem  Tod  konnte  ihm  dieser  atheistische  Glaube  überhaupt  nicht  weiterhelfen.  „...die 
landläufige  Überzeugung,  dass mit  dem Tod definitiv  alles  zu  Ende sei,  entsprach nicht  
meiner Intuition. Irgendetwas sträubte sich gegen diese Vorstellung. was genau konnte ich  
nicht sagen... Und so stand mir der Tod geheimnisvoller und bedrohlicher gegenüber denn  
je.“ Manches von dem, was der Tod in diesem Buch zu ihm spricht, ist schwer zu ertragen 
und  fordert  den  Widerspruch  des  Lesers  genau  so  heraus,  wie  ihm  auch  Domian  oft 
widerspricht. An einer Stelle sagt der Tod – und damit sind wir beim heutigen Evangelium: 
„Untergang  heißt  auch  Aufgang.  Das  Sterben  ist  genau  so  bedeutsam  wie  das  
Geborenwerden.“

II.  Dieser  düstere  Text,  den  uns  die  Liturgie  am  vorletzten  Sonntag  des  Kirchenjahres 
vorlegt,  spricht  zwar  nicht  vom Ende unseres Lebens,  vielmehr  vom Ende der Welt.  Wir 
sollen wissen, dass diese Welt nicht nur ihrem Ende, sondern ihrer Vollendung entgegen 
geht. Es fällt auf, dass in Jesu Endzeitrede, jedenfalls hier bei Markus,  wider Erwarten vom 
Weltgericht  (!)  nicht  die  Rede  ist.  Der  düstere  Weltuntergang  führt  vielmehr  die  helle 
Wiederkunft Christi herbei, dessen Engel „seine Auserwählten aus allen vier Windrichtungen 
zusammen führen“, um sie für immer in das ewige Reich des Vaters heimzuholen. Was mit 
den anderen geschieht,  die sich verweigert  und den Herrgott, wie man sagt, einen guten 
Mann  sein  ließen,  interessiert  hier  offenkundig  und  überraschenderweise  gar  nicht.  Um 
daraus ja keine falschen Schlüsse zu ziehen, hat die liturgische Leseordnung die 1. Lesung 
dem Buch  Daniel  entnommen:  Bei  der  Auferstehung  der  Toten  werden  „die  einen  zum 
ewigen Leben erwachen, die anderen zur Schmach, zu ewigem Abscheu.“ Jesus dagegen 
setzt hier der kosmischen Katastrophe ein ganz helles, lebensfrohes Bild entgegen:  „Lernt  
etwas aus dem Vergleich mit  dem Feigenbaum. Sobald seine Zweige saftig werden und  
Blätter treiben, wisst ihr, dass der Sommer nahe ist. Genauso sollt ihr erkennen, wenn ihr all  
das geschehen seht, dass das Ende vor der Tür steht.“ (Dazu muss man vielleicht wissen, 
dass die Besonderheit des Feigenbaumes darin besteht, dass er als einziger grüner Baum 
im Nahen Osten im Herbst die Blätter abwirft und im Frühjahr neu ausschlägt, weshalb er 
sich  zur  Berechnung  des  Sommers  eignet.)  Wie  sagte  doch  der  Tod  bei  Domian: 
„Untergang  heißt  auch  Aufgang.  Das  Sterben  ist  genau  so  bedeutsam  wie  das  
Geborenwerden.“ Analog dazu sagt uns Jesus: Das Ende der Welt ist zugleich ihr Ziel! Die 
Welt  verendet  nicht,  sie  wird  vollendet!  In  der  lateinischen  Sprache  bedeutet  „finis“ 
bekanntlich  beides:  Ende  und  Ziel!  „Respice  finem!“ heißt  also  nicht  nur:  „Bedenke  das 
Ende!“ sondern auch „Bedenke das Ziel!“ Das eine gehört zu unserem Wissen, das andere 
ist unser österlicher Glaube! Dass alles Geschaffene vergänglich ist und einmal ein Ende 
hat, das zu erkennen, dazu brauchen wir die Bibel nicht. Dass aber diese Welt dereinst von 
Gott  heimgeholt  und verwandelt  wird,  das ist  die biblische,  göttliche Offenbarung;  das ist 
Apokalypse und heißt auf deutsch eben nicht Katastrophe oder Weltuntergang, wie dieses 



Wort  meist  gebraucht  und  missverstanden  wird.  Apokalypse  heißt  wörtlich  übersetzt: 
Offenlegung, Offenbarung! Das Entscheidende muss Gott (!) uns wissen lassen: Dass die 
Welt  unaufhaltsam  ,  durch  alle  Untergänge  und  Katastrophen  hindurch  auf  ihr  Ziel  (!) 
zustrebt, das gehört wesentlich zu unserem christlichen Glauben an die Wiederkunft Christi. 
Denn  das  (!)  ist  das  Ende:  „Dann  wird  man  den  Menschensohn  mit  großer  Macht  und 
Herrlichkeit  auf  den  Wolken  kommen  sehen.“ Das  nahe  Ende  ist  der  nahe,  der  sich 
unaufhaltsame nahende Gott.

III. Wenn Christen also an das Ende der Welt, aber auch an ihr eigenes Ende denken – und 
in  diesen  letzten  Tagen  des  Kirchenjahres  von  den  biblischen  Lesungen  daran  erinnert 
werden – dann geht es gerade nicht um den endgültigen Abbruch des Lebens; es geht nicht 
um seine völlige Vernichtung, vielmehr um seine Verwandlung!: „Vita mutatur non tollitur –  
Denn deinen Gläubigen, o Herr, wird das Leben gewandelt, nicht genommen.“ So betet 
die Kirche in der Präfation der Totenmesse. Die Einstellung zum Hier und Heute meines 
Lebens, zum Weg meines Lebens , hängt entscheidend davon ab, wie ich das Ende meines 
Lebens und das Ende der Welt einschätze. Wenn ich das Ende tatsächlich als end-gültiges 
Ende  und  Versinken  im  Nichts  verstehe,  ja  fürchten  muss,  dann  ist  jeder  Tag,  der 
unwiederbringlich vorbei ist, tatsächlich ein Stück Beraubung meines Lebens. Es sei denn 
das Versinken im Nichts ist nur eine Chiffre für Gott, der tatsächlich ein Nichts, d.h. ein nicht 
Etwas dieser Welt ist. Wenn in Jürgen Damians Buch der Tod ihm auf seine Frage nach Gott 
sagt:  Gott  sei  Nichts, aber dieses Nichts sei überall  und auch in ihm, dann knüpft  diese 
Aussage an die Tiefenerfahrung der Mystiker an:  „Gott ist ein lauter Nichts, ihn rührt kein  
Nun noch Hier; je mehr du nach ihm greifst, je mehr entwird er dir.“ (Angelus Silesius) Bei 
Domian sagt darum der Tod: „Du musst nur genau hinschauen. Die großen Mystiker aller  
Religionen haben das Nichts, die Leere, die absolute Wirklichkeit erfahren, wissen darum 
und berichten davon...“

Diese absolute Wahrheit und Wirklichkeit Gottes kommt nun in jenem berühmten Wort Jesu 
zum Ausdruck,  wenn er spricht:  „Himmel und Erde werden vergehen,  aber meine Worte  
werden nicht vergehen!“ In der Unbeständigkeit, Endlichkeit, Vergänglichkeit  von Welt und 
Mensch gibt es für uns Christen letztlich nur diesen Halt. Was Gott uns durch Jesus Christus 
offengelegt und über das Ziel unseres irdischen Lebens gesagt hat, das allein hat Bestand 
und ist  unvergänglich,  unverwüstlich!  Das Schöpferwort,  das Welt  und Mensch aus dem 
nichtigen Nichts gerufen hat,  es bleibt.  Es ist  unter den vielen Todesanzeigen die große 
Lebensanzeige:  Wir  sind  nicht  für  den  Tod,  sondern  für  das  Leben  bestimmt!  Der 
Feigenbaum treibt und der Sommer ist nahe – mitten im Herbst oder gar im Winter unseres 
Lebens. In allem Untergang ereignet sich der Aufgang eines neuen Lebens, wie wir am Ende 
dieses Gottesdienstes singen werden (GL 655):

„Wir sind mitten im Leben zum Sterben bestimmt; was da steht, das muss fallen. Der Herr  
gibt und er nimmt. – Wir gehören für immer dem Herrn, der uns liebt; was auch soll uns  
geschehen, er nimmt und er gibt. - Wir sind mitten im Sterben zum Leben bestimmt; was da  
fällt, soll erstehen: ER gibt, wenn er nimmt.“ (Lothar Zenetti)

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

