
Predigt am 4.11.2012 (31. Sonntag Lj. B):  Dtn 6,2-6; Mk 12,28b-34
Nächstenliebe kein Alibi

I. Zum täglichen Morgen- und Abendgebet  des gläubigen Juden gehört  seit  jeher  das 
„Sch(e)ma Israel“, zu deutsch: „Höre Israel, der Herr ist unser Gott, der Herr allein. Darum  
sollst du den Herrn, deinen Gott, lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit  
aller deiner Kraft.“  Wenn ein gläubiger Jude sein Haus verlässt, berührt er mit der Hand 
den  Türpfosten.  Manche  küssen  ihn  sogar  an  der  Stelle,  wo  –  selbst  an  den 
Hotelzimmertüren  -  ein  kleines  Röhrchen  angebracht  ist,  die  sog.  Mesusa.  In  dieses 
Röhrchen eingerollt befindet sich wiederum jener Text, dessen Ursprung wir in der Lesung 
aus dem Buch Deuteronomium erfahren haben und den Jesus im heutigen Evangelium in 
seiner Antwort auf die Frage des Schriftgelehrten nach dem wichtigsten Gebot zitiert (s.o.).  
Das „Volk des nie gekündigten Bundes“ sah und sieht hier das Zentrum seines Glaubens.  
Wenn Jesus seine Jünger im Vaterunser als erstes zu beten heißt: „Geheiligt werde dein  
Name“, dann steht er – und wie sollte es auch anders sein – ganz in der Gebetstradition  
seines  Volkes.  „Kidusch  Ha  Schem“,  die  „Heiligung  des  Gottesnamens“  wird  dieses 
Glaubensbekenntnis Israels genannt: „Höre Israel, höre, der Herr ist unser Gott, der Herr  
allein...“ Es ist auch zum Sterbegebet der Juden geworden, seit Rabbi Akiba es auf dem 
brennenden  Scheiterhaufen  betete.  Er  wurde  von  den  Römern  während  des  zweiten 
jüdischen Aufstands im Jahre 135 n. Chr. gefoltert und hingerichtet. Er erlitt das Martyrium 
mit diesen Worten auf den Lippen. Bis zu dieser extremen Grenze geht das Bekenntnis 
des  Gottesvolkes  zur  Einzigkeit  und  Einzigartigkeit  Gottes.  Wenige  Tage  vor  dem 
alljährlichen Gedenktag des 9. November, der im Jahre 1938 als „Reichsprogromnacht“ 
(verharmlosend Reichskristallnacht genannt) als Auftakt des Genozids an den Juden in die 
Unheilsgeschichte  der  Menschheit  einging,  lassen  wir  es  uns  besonders  eindringlich 
gesagt  sein:  Mit  diesen  Worten  auf  den  Lippen  gingen  Millionen  von  Juden  in  einen 
furchtbaren Tod. Erschütternd die Berichte, die bezeugen, wie Männer und Frauen und 
auch  Kinder,  als  man  sie  in  die  Gaskammern  führte,  diese  Worte  stammelten.  Das 
Bekenntnis Israels zur Einzigkeit und Einzigartigkeit Gottes muss die Ergebung in seine 
Unbegreiflichkeit  einschließen,  wie  sonst  könnte  man  im  Angesicht  der  Hölle  der 
Gottverlassenheit  noch immer beten:  „Höre Israel....  Du sollst  den Herrn,  deinen Gott,  
lieben mit ganzem Herzen...“ 

Liebe kann man nicht befehlen, das ist wahr! Sie kann nur Antwort sein auf eine noch  
größere Liebe. Deshalb geht dem Gebot der Gottesliebe das „Höre Israel...“ voraus. Höre  
hinein in die Geschichte deines Volkes, höre hinein in dein eigenes Leben und erkenne, 
wie viel Liebe Gott seinem Volk schon erwiesen hat und „vergiss nicht, was dir Gutes  
getan hat“ (Psalm 103) Höre auch auf sein Schweigen und vertraue darauf, dass ER dich 
hört und dich niemals verlässt – auch wenn alles dagegen zu sprechen scheint. 

II.  Und nun stellt  Jesus im Gespräch mit  diesem sympathischen Schriftgelehrten  dem 
Gebot der Gottesliebe das Gebot der Nächstenliebe zur Seite, das sich ebenfalls, aber an 
anderer Stelle in der Hebräischen Bibel findet. „Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich  
selbst.“ (Lev 19,18). Die Liebe zum Mitmenschen ist der Liebe zu Gott nachgeordnet und 
dennoch gleichberechtigt. Jedenfalls sagt Jesus nicht, wie wir es gerne als Alibi für unsere  
Gottvergessenheit hätten: „Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben, indem (!) du deinen 
Nächsten  liebst  wie  dich  selbst.“  Jesus  sagt  unmissverständlich.  „Als  Zweites  kommt  
hinzu: Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst.“ Und dann erst fasst er beide 
Gebote zusammen und spricht: „Kein anderes Gebot ist größer als diese beiden.“ 



Dass wir uns recht verstehen!: Ich möchte nicht bestreiten, dass die Liebe zum Nächsten 
für einen entschiedenen Christen gleichsam der Ausweis seiner Liebe zu Gott ist. Sie ist 
aber kein Ersatz dafür! Manchmal mag es sogar leichter sein, Gott zu lieben und ihm die 
schuldige Ehre zu erweisen,  als sich um die Liebe zu den oft  schwierigen und wenig 
liebenswerten  Mitmenschen  zu  bemühen.  In  Wahrheit  aber  ist  die  Gottesliebe  die 
Kraftquelle für die Nächstenliebe, wie uns etwa die Selige Mutter Teresa von Kalkutta und 
viele  andere  christliche  Wohltäter  immer  wieder  überzeugend  gezeigt  und  vorgelebt 
haben. Denn in der Liebe zu Gott muss ich eben auch anerkennen, dass ER selbst die mit  
seiner Liebe umfangen will, die es mir oft so schwer machen, ihnen gut und wohlgesonnen 
zu sein. Umgekehrt gilt aber auch, dass es nicht wahrhaft christlich ist, die Nächstenliebe 
vorzuschieben, wenn es darum geht, Gott, den einzigen und einzigartigen, „mit ganzem“,  
also mit ungeteiltem Herzen zur Mitte und zum Mittelpunkt meines Lebens zu machen. 
Diese Hingabe an Gott, die nicht zuletzt im persönlichen Gebet und im Gottesdienst zum 
Ausdruck kommt, muss Priorität haben und darf nicht ins Belieben gestellt werden – auch 
nicht  mit  der  gerne vorgebrachten Ausrede,  dass der  Dienst  am Nächsten doch auch 
Gottesdienst sei – noch dazu oft genug weder das eine noch das andere geschieht, und 
ich in Wahrheit nur mit meiner „Selbstliebe“ beschäftigt bin. Diese hat zweifellos auch ihre  
Berechtigung, sonst könnte es nicht heißen:  „Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich  
selbst.“ Aber diese Selbstliebe darf nicht unter der Hand zum Wichtigsten werden und 
damit die ganze „Statik“ des doppelten Hauptgebotes ins Wanken bringen. 

III. Kommen wir zurück zum heutigen Evangelium und zu dem Einverständnis, das der 
Schriftgelehrte Jesus gegenüber und seiner Konzentration aller Gebote auf die Gottes- 
und Nächstenliebe bekundet. Er hat sie verstanden: die „Doppelachse“, um die sich Jesu 
Botschaft dreht und bekommt darum dieses wunderbare Kompliment zu hören: „Du bist  
nicht fern vom Reiche Gottes!“ Aus der Sicht der Kirche gesprochen sollen wir mit dieser 
großzügigen Einstellung allen begegnen, die auf ihre humanistische Weise bzw. in der 
Tradition ihrer Religion den Auftrag der Gottes- und Nächstenliebe verwirklichen. 

„Deus  caritas  est  –  Gott  ist  die  Liebe“, so  hat  Papst  Benedikt  XVI.  seine  erste 
Enzyklika   (2005)  begonnen und überschrieben.  Sie  fand ein  ungeteilt  positives  Echo 
innerhalb und außerhalb der Kirche. Hier findet sich auch ein schöner Kommentar zum 
heutigen Evangelium, der zusammen fasst, was zusammen gehört und auch die Aktualität 
andeutet,  die  diese  Botschaft  für  jede  gewaltbereite  und  damit  lieblos  gewordene 
Gottesbotschaft hat. Nicht nur an die Adresse der Islamisten und (fanatischen) Zionisten, 
sondern auch an die Christianisten  – wie ich fanatische Christen gerne nenne, - ja an alle 
religiösen „Eiferer“ richtet sich der folgende Abschnitt:

„Mit der Zentralität der Liebe hat der christliche Glaube aufgenommen, was innere Mitte  
von Israels Glaube war, und hat dieser Mitte zugleich eine neue Tiefe und Weite gegeben  
hat. Denn der gläubige Jude betet jeden Tag die Worte aus dem Buch Deuteronomium, in  
denen er das Zentrum seiner Existenz zusammengefasst  weiß: ‚Höre Israel! Der Herr,  
unser Gott,  ist  der einzige  Herr....  Darum sollst  du den Herrn, deinen Gott,  lieben mit  
ganzem  Herzen,  mit  ganzer  Seele  und  all  deiner  Kraft!‘  Jesus  hat  dieses  Gebot  der  
Gottesliebe mit demjenigen der Nächstenliebe aus dem Buch Levitikus zu einem einzigen  
Auftrag  zusammen  geschlossen:  ‚Du  sollst  deinen  Nächsten  lieben  wie  dich  selbst.‘  
(19,18) Die Liebe ist nun dadurch, dass Gott uns zuerst geliebt hat (1 Joh 4,10) nicht mehr  
nur ein Gebot, sondern Antwort auf das Geschenk des Geliebtseins, mit dem uns Gott  
entgegen geht. 

In einer Welt, in der mit dem Namen Gottes bisweilen die Rache oder gar die Pflicht zu  
Hass und Gewalt verbunden wird, ist dies eine Botschaft von hoher Aktualität und von  
ganz praktischer Bedeutung.“

Josef Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD

2


	Predigt am 4.11.2012 (31. Sonntag Lj. B): Dtn 6,2-6; Mk 12,28b-34
	Nächstenliebe kein Alibi
	Josef Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD


