
Predigt am 1.11.2012 (Allerheiligen: Offb 7,2-4. 9-14; 1 Joh 3,1-3)
Bei Gott landen

I. „Aller Heiligen“: Das ist Genetiv plural!  Unvermittelt und unbezogen steht der Name des 
heutigen Festes  im Raum.  Wir  merken,  dass  da  etwas  fehlt  bzw.  mitgedacht  werden 
muss: Die Gemeinschaft oder das Fest „aller Heiligen“. Es wird seit dem 9. Jahrhundert 
am 1. November gefeiert und es kennt einen Vorläufer: In Rom wurde am 13. Mai ein Fest  
zu Ehren aller Heiligen am Weihetag des zur christlichen Kirche gewordenen Pantheon (S.  
Maria ad martyres) gefeiert, das ursprünglich ein antiker Tempel für alle Götter war. Die 
Kirche  des  Ostens  begeht  das  Fest  Allerheiligen  am  Sonntag  nach  Pfingsten,  um 
anzudeuten, was der Heilige Geist aus schwachen Menschen zu machen vermag; dass er 
es  ist,  der  „heiligt“,  d.h.  zu  einem  Leben  in  der  Nachfolge  Christi  und  in  die  ewige 
Gemeinschaft mit Gott führt.

In  unseren Breitengraden zeitigt  das Allerheiligenfest   -  durch  die  Nachbarschaft  zum 
Allerseelen-Gedenken und durch die spätherbstliche Jahreszeit - nur noch wenig von dem 
Glanz und Optimismus, die ihm ursprünglich eigneten. Während die Natur scheinbar stirbt, 
die Tage düster und kürzer werden und die Menschen unwillkürlich an ihr eigenes Sterben 
erinnert werden, setzt die Liturgie einen strahlenden Lichtpunkt, einen herrlichen Ausblick 
über  die  Todesgrenze hinaus.  Das Allerheiligenfest  ist  ein  glanzvoller  Tag gegen alle 
Angst und Enge. Es greift eine Hoffnung auf, die jedoch nicht nur wir Christen kennen:

In einem uralten Hymnus, dessen Herkunft ich aber nicht sogleich verraten möchte, heißt 
es:

Die da kommen zu Millionen über Millionen:
am Ende steht das Anlanden bei Dir...

In Deiner Hand sind sie, zu Dir kommen sie allesamt:
Große wie Kleine;

Dir gehört, was lebt auf Erden.
Zu Dir kommt alle Welt auf eine Weise,

denn Du bist ihr Herr, und es gibt keinen außer Dir;
dies alles, Dir gehört es.

Was meinen  Sie:  Woher  kommen wohl  diese hymnischen  Verse? Jüdisch-christlichen 
Ursprungs sind sie jedenfalls nicht,  um es schon an dieser Stelle auszuschließen. Die 
Vorstellung,  dass  es  Heilige  gibt,  -  also  Menschen,  die  sich  von  dem  (!)  Heiligen 
schlechthin, also von Gott, betreffen lassen, ist tatsächlich kein ausschließlich biblischer 
oder christlicher Gedanke. Die Idee ist weit älter und begegnet uns in vielen Religionen 
der  Erde.  Dass  es  Menschen  gibt,  die  etwas  von  der  Manifestation  des  Göttlichen 
ausstrahlen,  diese  Überzeugung  findet  sich  bereits  in  den  außer-  und  vorbiblischen 
Religionen, etwa im alten Ägypten. Von dort nämlich stammt der eben gehörte Hymnus. Er 
spricht  vom  Gott Osiris,  dem  Herrn  über  Leben  und  Tod,  zu  dem  die  Menschen 
zurückkehren, bei dem sie „anlanden“, wenn ihr irdisches Leben zu Ende gegangen ist. 
Eine wunderbare Vorstellung: Menschen können bei Gott „landen“, ankommen, vor Anker 
gehen: „Große und Kleine“, so wie sie sind und mit all dem Unheilen und Unheiligen, das 
an ihnen haftet, wenn sie vor sein Angesicht treten – „...dies alles, Dir gehört es.“

II. Es ist freilich nur die eine, sagen wir: die archaische Dimension des Allerheiligenfestes,  
dass  alle  möglichen  Menschen  bei  Gott  Platz  haben;  dass  auch  die  einst  bei  ihm 
„anlanden“ werden,  die  bei  ihren  Mitmenschen  nicht  „landen“  konnten,  von  ihnen 
womöglich abgelehnt und verfolgt wurden: „Das sind die, die aus der großen Bedrängnis  
kommen“, hieß es in der ersten Lesung aus der Geheimen Offenbarung. Dann aber folgt 
das paradoxe Bild, dass sie „ihre Gewänder gewaschen und im Blut des Lammes weiß  
gemacht“  haben.  Das  ist  eine  bewusst  paradoxe  Aussage!  Kleider,  die  „im  Blut 
gewaschen“ wurden, müssten doch unweigerlich rot geworden sein?! Hier aber heißt es, 

1



dass die Kleider der Heiligen durch das Blut des Lammes weiß geworden sind, d.h. es  
geschieht Verwandlung, wie nur Gott sie bewirken und schenken kann. Es beginnt etwas 
völlig Neues: Die Helligkeit und Heiligkeit Gottes überstrahlt das Dunkle und Erbärmliche, 
das jeder Mensch mitbringt, wenn er bei Gott „anlandet“. Es ist die Gnade Gottes, die 
Menschen zu Heiligen werden lässt. Das Taufkleid, das weiße Taufkleid, das beschmutzt 
wurde von unserer Sünde, es muss gewaschen werden „ im Blut des Lammes“, gereinigt 
werden von der Hingabe Jesu Christi, dem „Lamm, das die Sünde der Welt hinwegnimmt.“ 
(Joh 1,29) Heilige, das sind Christen, die wussten, dass sie Sünder sind, und deshalb alles 
von der Gnade Gottes erwartet haben. So wurden sie ganz transparent, ganz durchsichtig 
für Gott,  und ER konnte sie in Dienst nehmen für das Heil  und die Heiligung anderer 
Menschen.  Heilige  sind  „aufgeschlossene  Sünder“.  So  hat  sie  einmal  der 
Religionspädagoge Adolf Exeler betitelt. Ein schönes Wort! Es charakterisiert die Heiligen 
als  Menschen,  die  sich  in  ihrer  Sündhaftigkeit  nicht  verschlossen  haben,  sondern  sie 
gleichsam zum Sprungbrett nahmen, um zu Gott zu gelangen. 

So befinden sich unter der Schar der offiziellen Heiligen der Kirche und ihrer „Fürsprecher 
bei  Gott“  viele  sprichwörtlich  „seltsame  Heilige“,  Menschen,  deren  Biographie 
merkwürdige, eigenwillige, zum Teil exzentrische, ja sogar neurotische Züge aufweist. Sie 
passen nicht in ein System oder unter die Norm, um sie als „normal“ zu bezeichnen. Gott  
sei  Dank gibt  es in Gottes Sammlung ganz verschiedene und einzigartige Exemplare. 
Diese Sammlung ist nie komplett; in ihr gibt es noch Platz für Menschen wie Du und Ich. 
Wir werden darauf zurückkommen.

III. Ein anderes Kapitel ist freilich die Praxis der Kanonisierung, der Heiligsprechung, wie 
sie der Selige Papst Johannes-Paul II. geradezu ins Uferlose getrieben hat. Bis zu seinem 
Amtsantritt im Jahre 1978 haben die Päpste zusammen rund 1300 Christen „zur Ehre der  
Altäre“ erhoben. Johannes Paul II. hat diese Zahl in 24 Jahren in einer Weise vermehrt,  
dass es in einem Zeitungskommentar heißen konnte: „Der global denkende Papst möchte  
jeder  Erdenregion ihre  besonderen Lichtgestalten  des Glaubens geben und so  in  der  
Universalität  des Christlichen die  kulturelle  Vielfalt  der  möglichen Glaubenswege“  zum 
Vorschein bringen. (CiG Nr. 42/2002) Dass dies nicht ganz unproblematisch ist, zeigen 
gerade die umstrittenen Heiligsprechungen dieses Papstes, wo ganz offensichtlich seine 
kirchenpolitischen  Interessen  und  seine  spirituellen  Vorlieben  den  Ton  angaben.  Wie 
tröstlich also, dass die Kirche immer schon Heilige verehrt hat, die offiziell niemals heilig 
gesprochen wurden. Denken wir an die  Hl. Hildegard von Bingen, die erst kürzlich in 
Rom offiziell kanonisiert und sogar feierlich zur „Kirchenlehrerin“ erhoben wurde.

Damit dürfte klar geworden sein, dass das Allerheiligenfest nicht nur denen gilt, die bereits  
bei  Gott  vollendet  sind oder  gar  von der  Kirche zur  Ehre der  Altäre erhoben wurden.  
Allerheiligen ist unser aller Fest, das Fest unserer Berufung und Verwandlung: „Seht, wie 
groß die Liebe ist, die der Vater uns geschenkt hat: Wir heißen  Kinder Gottes und wir sind  
es.“ Die Worte der zweiten Lesung sind eine Anspielung auf die Taufe, die uns zu Kindern  
Gottes  gemacht  hat.  So  gesehen  sind  wir  bereits  durch  die  Taufe  geheiligt,  heilig 
geworden, denn heilig ist alles, was Gott gehört. Das ist auch der Grund dafür, dass der  
Apostel  Paulus  in  den  uns  bekannten  Briefen  an  seine  Gemeinden  die  Christen  als 
„Heilige“ anredet – nicht, weil  sie besonders vorbildlich oder gar moralisch einwandfrei  
gelebt hätten, sondern weil sie seit ihrer Taufe zu Gottes heiligem Volk gehören. So dürfen 
wir sagen: Wir sind bereits heilig, weil wir getauft sind und für immer Christus angehören.  
Und als „Angehörige“ unseres Herrn können wir heilig werden (!), wenn wir das tun, was 
Roger Schutz, der heiligmäßige Prior von Taize, unübertrefflich so formuliert hat: „Lebe 
das, was du vom Evangelium begriffen hast, - aber: Lebe es!“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	Predigt am 1.11.2012 (Allerheiligen: Offb 7,2-4. 9-14; 1 Joh 3,1-3)
	Bei Gott landen


