
Predigt am 30. Sonntag Lj.B (Weltmissionssonntag) – Mk 10,46-5
Wer schreit, hat recht

I. Im Jahre 1944 starb im Alter von 80 Jahren der norwegische Maler und Graphiker Edvard 
Munch,  einer  der  Wegbereiter  des  Expressionismus.  Zeitlebens  war  er  ein  einsamer  und 
gefährdeter Mensch.  Und so verwundert  es nicht,  dass Angst und Liebe,  Leid und Tod die 
wesentlichen Themen seiner Bilder sind.

Sein wohl berühmtestes Bild hat den Titel „DER SCHREI“. Es ist einer größeren Öffentlichkeit 
bekannt  geworden durch den spektakulären Kunstraub im Jahre 2004. Man gab es fast  für 
immer verloren. Umso größer das Aufatmen, als die norwegische Polizei am 31. August 2006 
bekannt gab, dass die beiden Munch-Bilder „Madonna“ und „Der Schrei“ wieder aufgetaucht 
sind. Die Täter wurden verurteilt und ihrer gerechten Strafe zugeführt.. Aber das nur nebenbei! 

Dieses Bild „DER SCHREI“: Im Hintergrund sieht man glühend rote und gelbe Sonnenwellen 
am Abendhimmel. Darunter eine schwarz-blaue Landschaft. Mittendrin ein See, in dem sich die 
Sonne  spiegelt.  Im Vordergrund läuft  eine Brücke schräg ins  Bild  hinein.  Ganz vorne aber 
schwankt eine menschliche Gestalt, von der man nicht sagen kann, ob es ein Mann oder eine 
Frau  ist.  Die  schmalen,  überlangen  Hände  sind  an  den  blassen  Kopf  gepresst.  Der  weit  
aufgerissene  Mund  ist  Ausdruck  eines  unüberhörbaren,  ungeheuren  Schreies.  Umso 
verwunderlicher,  dass  er  die  Spaziergänger,  die  weiter  hinten  auf  der  Brücke  ruhig 
dahinschlendern, unberührt zu lassen scheint.

An dieses Bild muss ich denken, wenn ich im heutigen Evangelium lese: „Er aber schrie noch 
viel lauter: Jesus, Sohn Davids, hab´ Erbarmen mit mir!“ – Da ist ein Mensch zu einem einzigen 
Schrei geworden! Niemand hat mit dem blinden Bartimäus Erbarmen. Wie heißt es doch: „Viele 
wurde ärgerlich und befahlen ihm zu schweigen.“ Es sind Jesu Begleiter, darunter auch seine 
Jünger,  die  sich  von  diesem  Schrei  gestört  fühlen.  Erst  als  Jesus  stehen  bleibt  und  sie 
auffordert:  „Ruft  ihn  her!“, wendet  sich  das  Blatt.  Dieselben,  die  den  Blinden  vorher  zum 
Schweigen  bringen  wollten,  drängen  ihn  jetzt  geradezu,  zu  ihm  zu  gehen.  Ein  fader 
Beigeschmack von Scheinheiligkeit liegt über dieser Szenerie, wenn sie plötzlich zu ihm sagen: 
„Hab‘  nur  Mut,  steh  auf,  er  ruft  Dich!“ Es  sei  denn,  dass  bereits  die  Umwandlung  der 
Blickrichtung der Jünger (!) gemeint ist, auf die es dem Evangelisten ankommt. Dann wäre dies 
bereits  im  Vorfeld  eine  Blindenheilung  derer,  die  „blind“  waren  für  diesen  verzweifelten 
Menschen, der jetzt erst in ihr inneres Blickfeld gerät. Jedenfalls geht der Schrei des blinden 
Bartimäus nicht ins Leere – wie in dem eingangs erwähnten Bild von Edvard Munch. Da ist 
einer, der ihn hört und sich dem Schreienden zuwendet. „Wer schreit, hat unrecht!“  sind wir 
gewohnt zu sagen. Bei Jesus und zumindest  in dieser Szene ist es umgekehrt: „Wer schreit, 
der hat recht!“

II.  Es fällt mir auf, dass Jesus nicht selbst zu ihm hingeht, sondern den Blinden ganz bewusst 
über seine Begleiter erreichen will. „Jesus blieb stehen und sagte: Ruft ihn her!“ Das geschieht 
ganz  gewiss  nicht  aus  Umständlichkeit  oder  gar  Bequemlichkeit.  Die  ganze  Geschichte  ist 
schließlich vom Evangelisten Markus deshalb so knapp und holzschnittartig erzählt, weil hier 
etwas Exemplarisches und Typisches dargestellt werden soll – nämlich: Wie ein Mensch zum 
Glauben an Jesus Christus kommt. Und da bestätigt sich die Beobachtung des Evangelisten, 
dass es immer Menschen gibt, die das verhindern wollen, aber – gottlob – auch solche, die 
dazu ermutigen und sagen: „Hab nur Mut, steh‘ auf, er ruft Dich!“

Kurzum: Aus welchen Motiven heraus dies auch immer geschieht: Die Jünger helfen diesem 
Blinden im wahrsten Sinne des Wortes „auf die Sprünge“. Sein Schrei, sein Hilfeschrei wird 
gehört, er springt auf und geht geradewegs auf Jesus zu, so als habe er bereits das Augenlicht 
zurück  gewonnen.  Nicht  nur  das  Gehör,  -  das  bekanntlich  bei  Blinden  besonders  gut 
ausgeprägt ist -, die Augen des Herzens weisen ihm den Weg zu Jesus.

III.  „Was soll ich Dir tun?“  fragt ihn Jesus. Das ist keine rhetorische Frage, denke ich. Es hat 
etwas mit der Selbstbestimmung dieses Menschen zu tun, die Jesus achtet. Er will ihm nichts 
„überstülpen“, und auch die anderen sollen nicht einfach über ihn verfügen. Er soll sagen, was 
er von Jesus will, was er sich vom „Sohne Davids“ erwartet. „Was soll ich Dir tun?“ Das erinnert 
an die seltsame Frage, die Jesus an den Gelähmten am Teich Betesda gerichtet hat: „Willst Du 



gesund werden?“ (Joh 5,6) Erneut sehen wir, wie Jesus auf den Behinderten eingeht, um ihn 
selbst  an seiner  Heilung zu beteiligen..  Auch wir  müssen immer wieder  herausfinden,  bzw. 
Hilfesuchende selbst bestimmen lassen, womit ihnen wirklich geholfen ist. Oft genug werden 
hilflose Menschen entmündigt durch eine noch so gut gemeinte, aber letztlich schädliche Hilfe, 
die ihnen von oben herab aufgenötigt wird.

Verstehen Sie, liebe Schwestern und Brüder!?: Bartimäus hätte ja auch antworten können: „Gib 
mir ein Geldstück, dann bist Du mich wieder los!“ Mehr konnte er von den Passanten sonst 
auch nicht zu erwarten. So aber setzt er alles auf eine Karte und erwidert: „Rabbuni, ich möchte 
wieder sehen können!“ Und das allein genügt Jesus, um es „Glaube“ zu nennen:  „Geh, dein 
Glaube  hat  Dir  geholfen!“ Dass  da  ein  hilfloser  Mensch  das  Unmögliche  und  doch 
Nächstliegende von ihm erwartet, das ist für Jesus bereits „Glaube“. Mehr braucht es nicht, um 
von ihm geheilt zu werden. Und doch besteht das eigentliche Wunder darin, dass es nach der 
Heilung heißt: „...und er folgte Jesus auf seinem Weg.“ Er hätte nach der Heilung ja auch seiner 
Wege gehen können. So aber zeigt sich, dass Bartimäus in einem viel tieferen Sinne sehend 
geworden ist: Er wird ein Jünger Jesu – weil andere ihm Mut machten, zu Jesus zu kommen, 
und weil dieser ihm die Augen öffnete, seinen künftigen Weg mit Jesu Nachfolge zu verbinden.

III.  Wenn  wir  den  Schrei  um  Erbarmen  und  diese  Blindenheilung  heute  am  Sonntag  der 
Weltmission  betrachten,  dann  müssen  wir  im  Schrei  des  Bartimäus  den  Hilferuf  all  jener 
Menschen hören, die heute überall auf der Welt ein erbarmungswürdiges Leben führen müssen. 
Wie reagieren wir darauf? Sind sie uns lästig, weil sie uns ähnlich stören, wie die Jünger sich 
vom blinden Bettler gestört fühlten? Und wenn wir ihnen helfen wollen, bestimmen wir (!), was 
sie angeblich brauchen oder fragen wir sie (!), was sie von uns, von der Kirche, vom christlichen 
Glauben  erwarten?  Denken  wir,  sie  müssten  doch  mit  einem  Geldstück  oder  gar  einem 
Geldschein in die heutige Kollekte zufrieden sein oder sind wir wirklich davon überzeugt, dass 
ihnen nichts Besseres passieren kann, als das Evangelium kennen zu lernen und zum Glauben 
an Jesus Christus zu finden. 

„Gott will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen.“ (1 
Tim 2,4) Es ist der Auftrag, die Sendung, die Mission der Kirche, im Schrei der Armen nicht nur 
ihre materielle, sondern vor allem auch ihre geistige Not zu erkennen. „Habt Mut, steht auf, er  
ruft Euch!“, so sagen heute überall auf der Welt die Boten des Glaubens, wenn sie – wie einst 
die Selige Mutter Theresa von Kalkutta – zunächst einmal die verletzte Menschenwürde in den 
Blick nehmen. „Missionarinnen der Nächstenliebe“ nannte sie ihre Ordensgemeinschaft und hat 
damit für uns alle den Weg bezeichnet, wie (!) das Evangelium zu den Menschen kommen will: 
Abhilfe schaffen der vielfachen Not in der Welt; mehr durch Taten als durch Worte bezeugen, 
dass  der  Glaube  an  Jesus  Christus,  der  Glaube  der  Kirche  eine  befreiende  und  heilende 
Botschaft für jeden Menschen enthält. Der Schrei des blinden Bartimäus steht für den Schrei 
des Menschen nach Heilung und (!) Heil! „Lasst den Blinden uns und Tauben Herz und Zunge  
aus dem Glauben, aus der Liebe Zeugen sein.“ (GL 637) 

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD

2


	Predigt am 30. Sonntag Lj.B (Weltmissionssonntag) – Mk 10,46-5
	Wer schreit, hat recht


