
Predigt am 30.09.2012 (26. Sonntag Lj. B) – Mk 9,38-43; 45 
Was ist mit der Hölle?

I. O wie gerne hätte ich mich heute vor diesem schwierigen Sonntagsevangelium 
gedrückt  – noch dazu das Erntedankfest das ideale Alibi  gewesen wäre:  Einfach 
einen schönen Text im Evangelium über Wachstum und Ernte aussuchen und diesen 
düsteren Text sich und der Gemeinde ersparen!

Dabei hat es so freundlich begonnen, die heutige Perikope: „Wer nicht gegen uns ist,  
der ist für uns!“ Jesus zeigt sich erstaunlich tolerant gegenüber denen, die in seinem 
Namen  Gutes  tun,  -  ohne  (!)  ausdrücklich  zu  seinen  Jüngern  zu  gehören.  Und 
plötzlich schlägt die Stimmung um, und es spricht ein Jesus, der ausgesprochen 
intolerant  zu  sein  scheint  gegenüber...,  ja  wem  gegenüber?  Wir  werden  sagen 
müssen: Dem Bösen gegenüber, gegenüber allem, was seine Jünger vom Weg der 
Nachfolge, vom Weg des Heiles abbringen will!

Und das, was Jesus dazu zu sagen hat, hat – ganz wörtlich gemeint - „Hand und 
Fuß“:  „Hand und Fuß und Auge“ – wenn sie im Wege sind, wenn sie zum Bösen 
verführen, sollen abgehauen, ausgerissen werden. Das sind schreckliche Worte, die 
wir Jesus mittlerweile kaum noch zutrauen.

Und doch scheint  Jesus auch so  (!)  gesprochen zu haben;  nicht  nur  sanfte  und 
liebevolle Worte, sondern auch harte und kompromisslose Worte sind es, auf die wir 
im Evangelium stoßen.  Der  Kontrast,  den wir  bereits  innerhalb  unseres heutigen 
Textes feststellen, ließe sich ungefähr so formulieren: Seine Jünger sollen großzügig 
gegenüber  ihren  Mitmenschen  sein,  aber  hart,  konsequent  und  kompromisslos 
gegenüber sich selbst!

Nun muss man wissen, dass dort, wo in unserer Übersetzung von der „Verführung 
zum  Bösen“  die  Rede  ist,  im  griechischen  Urtext  eigentlich  „zu-Fall-bringen“ 
(skandalicein)  steht.  Also:  „Wenn dich  deine Hand,  dein  Fuß,  dein Auge zu  Fall  
bringen will...“, dann trenne dich von ihm! Jesus scheint also nicht vor irgendeiner 
läppischen Versuchung bzw. harmlosen Verführung zu warnen, vielmehr scheint er 
vorbeugen zu wollen, dass wir endgültig und unwiderruflich zu Fall kommen, abfallen 
vom Glauben an ihn. Nun ist Jesus sicher nicht so naiv gewesen zu denken, eine 
Neigung zum Bösen könne sozusagen chirurgisch behoben, also durch Entfernung 
eines Körperteils beseitigt, und ein böser Mensch auf so simple Weise in einen guten 
verwandelt werden. Jesus wusste so gut wie wir, dass die Neigung, die Verführung 
zum Bösen aus dem Inneren des Menschen kommt; sie steigt aus unserem bösen 
Herzen auf, wie er an anderer Stelle sagt. In seiner – übrigens prophetischer Rede 
immer schon eigenen – drastischen Übertreibung darf also keine Aufforderung zur 
Selbstverstümmelung,  sondern  eher  zur  Selbsterkenntnis  gesehen  werden,  eine 
Ermahnung zur  schonungslosen Bekämpfung des Bösen,  das von  uns selber  (!) 
ausgeht.

II. Nun, liebe Gemeinde, diese „Kurve“ haben wir  einigermaßen genommen, auch 
wenn wir dabei ein paar Mal ganz schön „ins Schleudern“ geraten sind. Was aber 
fangen wir an mit dem „nie verlöschenden Feuer der Hölle“, von dem Jesus ebenfalls 
ganz  unzweideutig  spricht.  Ist  sein  Evangelium  doch  nicht  nur  Frohbotschaft, 
sondern auch Drohbotschaft? Kein Zweifel: Jesus hat mit der Hölle gedroht – er hat 
aber  damit  m.E.  einen  pädagogischen,  keinen  dogmatischen  Zweck  verfolgt.  Ich 
denke, er hat „den Teufel an die Wand gemalt“, um abzuschrecken und seine Jünger  
vor dem Schlimmsten zu bewahren – so wie vielleicht Eltern meinen, ihr Kind nur 
noch dadurch von einer folgenschweren Verfehlung abhalten zu können,  dass sie 



ihm die Folgen in den schrecklichsten Farben ausmalen. Das Ziel ist die Bewahrung 
vor dem Bösen, nicht aber die Behauptung seiner Folgen!

Dass es die Hölle gibt, dass bereits in diesem Leben oft genug „die Hölle los“ ist,  
daran braucht ein Christ nicht zu glauben, das ist eine unabweisbare Erfahrung. „Die  
Hölle,  das  sind  die  anderen!“  –  heißt  es  in  Satres Drama  „Die  geschlossene 
Gesellschaft“. Das eigentliche Glaubensproblem ist vielmehr, ob es eine ewige (!) 
Hölle gibt, ob Gott also einen Menschen für immer und ewig verstoßen „kann“, wenn 
er nicht nur ein gerechter, sondern vor allem ein barmherziger und bedingungslos 
liebender Gott ist. Schon der Kirchenvater Origines sprach von der „apokatastasis ta 
panton: die schließliche Allversöhnung, mit der Gott einmal seinen Frieden machen 
wird auch mit denen, die ihn in letzter Entschiedenheit ablehnten und endgültig dem 
Bösen verfallen waren. Dass die Kirche, die ja bis heute an der Existenz der Hölle 
festhält, es dennoch nie gewagt hat, einen Menschen definitiv als für immer in der 
Hölle befindlich zu erklären –  wo sie sich doch andererseits bis heute nicht scheut, 
feierlich zu erklären, dass ein Mensch heilig, also für immer im Himmel, ist, - das 
muss uns doch zu denken geben. Mit größter Vorsicht muss also – wenn überhaupt 
–  von der Hölle  als  ewiger  Strafe Gottes gesprochen werden,  zu viel  Unfug und 
Missbrauch  ist  schließlich  schon  damit  getrieben  worden.  Höllenängste  und 
Höllenpredigten haben unermesslichen Schaden angerichtet und zumeist nur jene 
erreicht, die sowieso schon ständig in Angst lebten vor einem unnachsichtigen Gott,  
der sie für immer verstoßen könnte.

Ich glaube tatsächlich,  dass christliche Verkündigung ohne die Hölle  auskommen 
muss.  Dabei  soll  jedoch  nicht  verschwiegen  werden,  dass  es  ein  endgültiges 
Verfehlen  des  ewigen  Heiles  geben  kann.  Weil  es  aber  auch  für  Jesus  weitaus 
typischer  war,  dass er  Gottes  Vorliebe für  das Verlorene (Lk  15),  seine  endlose 
Geduld mit den Sündern, Gottes bedingungslose Liebe verkündete, als dass er mit 
ewiger Verdammnis gedroht und Höllenängste geschürt hat, muss auch die Kirche 
diesen Weg beschreiten. Die Drohung mit der Hölle gehört zum untauglichen Arsenal 
von vorgestern. Sie ist theologisch zweifelhaft und als „schwarze Pädagogik“ obsolet 
geworden. 

Im ersten  eucharistischen Hochgebet,  dem Kanon Romanus,  der  bis  vor  wenige 
Jahrzehnte das einzige Hochgebet der lateinischen Messfeier war, betet die Kirche, 
dass die Gläubigen ihre Hoffnung setzen „auf das unverlierbare Heil“. So jedenfalls in 
der deutschen Übersetzung des lateinischen Wortes „incolumitatis“, was eigentlich 
nur „unverletzlich“  und noch nicht  „unverlierbar“  heißt.  Immerhin approbierte  Rom 
damals diese Fassung, diese Übersetzung - und gestattet uns bis heute, so zu beten 
und an ein  „unverlierbares (!) Heil“ zu glauben. Dann aber braucht uns (!) die Hölle  
nicht zu schrecken, weil wir durch die Taufe Christus für immer angehören und mit 
ihm des Himmels gewiss sind, der auf uns wartet.

Kurzum:  Ich  halte  es  mit  dem  großen  Theologen  und  posthum  zum  Kardinal 
erhobenen Hans Urs von Balthasar, der einmal sagte: „Es gibt die Hölle, aber – ich  
glaube - sie ist (am Ende) leer!“  Für immer und ewig wird Gott keinen Menschen 
verstoßen, weil – so paradox es klingen mag - seine barmherzige Liebe unendlich 
größer ist als seine richtende Gerechtigkeit. Wer daraus die falschen Konsequenzen 
zieht,  ist  selber  schuld,  denn  „Gott  lässt  seiner  nicht  spotten“, wie  Paulus  im 
Galaterbrief (6,7) schreibt. Und er fährt fort: „Was der Mensch sät, das wird er auch  
ernten.“ Wir haben den Erntedank also doch nicht völlig aus dem Auge verloren, ihn 
vielmehr zur Frage nach der Ernte  unseres eigenen Lebens gemacht!

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	Predigt am 30.09.2012 (26. Sonntag Lj. B) – Mk 9,38-43; 45

