
Predigt am 23.09.2012 (Patrozinium St. Raphael) – Tob 12,1-6 ; Joh 1,47-51
Und ob es Engel gibt!

I.  „Mein Frau ist ein Engel!“,  schwärmte der Mann in der Männerrunde. „Du hast Glück!“, 
sagte sein Stammtischbruder ernüchternd: „Meine lebt noch!“  Mit diesem, wie ich weiß, nicht 
ganz unbekannten Witz kann uns schlagartig einleuchten, wie vieldeutig der Begriff „Engel“ 
lämgst geworden ist – heute am Fest unseres Kirchenpatrons, dem Hl. Erzengel Raphael. 
Fraglos: Auch Menschen können Engel sein, allerdings nicht erst, wenn sie tot sind.

„Engel-Begegnungen  in  der  Klosterkirche  Lobenfeld“  –  Engel-Objekte  und  –
Installationen von Siegfried Angermüller,  Heidelberg“ (25.08.  bis  29.09.2012)  Der in 
Neuenheim ansässige Maler und Objektkünstler versucht sich in dieser empfehlenswerten 
Ausstellung „in zeitgenössischen Interpretationen eines alten Themas“, lese ich im Internet. 
Und  weiter:  „Es  ist  eine  Engelausstellung  mit  großformatigen,  mehrdimensionalen  und  
diskussionswürdigen Kunstobjekten.  Denn Angermüllers  Engel  machen nachdenklich und  
regen zu neuen Interpretationen an.“ Der Vortrag des Künstlers am 23. September wurde so 
angekündigt  und  zusammen gefasst:  „Engel  hier  und  heute.  Angermüller  beleuchtet  die 
Fragen: Wie ist  es möglich,  dass es zwischen Himmel und Erde Ereignisse gibt, die der  
menschliche Verstand seit Jahrtausenden nicht erklären oder gar beweisen kann? Gibt es  
dafür die Engel?“

Und dann gibt der gläubige Protestant - selbst „Menschen, die mit der Kirche über Kreuz 
liegen“ -  ,  den  Rat:  “Seien  Sie  offen  für  das  geheimnisvolle  Urvertrauen  aus  der  
Echtheitswelt  Ihrer  Kindheit.  Seien  Sie  neugierig,  aber  auch  nachdenklich  für  die  
Energieträger  Gottes  in  unserer  überinformierten  sowie  wissenschaftlich  und  materiell  
ausgerichteten Welt. Sind wir nicht alle Engel mit (nur) einem Flügel? Um fliegen zu können,  
(mit zwei Flügeln) müssen wir uns umarmen.“

Das  gefällt  mir:  Engel  als  Energieträger  Gottes;  zurück  zum  Urvertrauen  aus  der 
Echtheitswelt der Kindheit. In Martin Bubers „Erzählungen der Chassidim“ gibt es 
eine kleine Geschichte, die dazu passt: 

Rabbi  Mendel  berühmte sich  einst  vor  seinem Lehrer  Rabbi  Elimelech,  er  sehe abends  
einen Engel, der das Licht vor der Finsternis wegrollt, und morgens einen Engel, der  
die Finsternis vor dem Licht entfernt.  Ja, sagte Rabbi Elimelech:  „Das habe ich in  
meiner Jugend auch gesehen. Später sieht man diese Dinge nicht mehr.“

Dieses leise Bedauern in der Antwort des Lehrers: Leider (!) „sieht man später diese Dinge  
nicht mehr!“ So scheinen ja viele Menschen zu denken: Engel gehören zum Kinderglauben - 
erwachsene, aufgeklärte, moderne Christen können damit (leider) nichts mehr anfangen!

Nun,  dies scheint  eine typisch innerkirchliche Frage zu sein,  denn außerhalb  der  Kirche 
beobachten wir  ja  seit  Jahren eine Hochkonjunktur  der  Engel:  Esoterik,  Anthroposophie, 
Parapsychologie, ja sogar die Produkt-Werbung, sie alle scheinen keine Probleme damit zu 
haben, dem modernen, aufgeklärten Menschen mit Engeln zu kommen. „Die Engel kehren 
zurück“ war vor einigen Jahren ein Artikel (Publik forum Nr.18/1998) überschrieben, in dem 
sich  der  amerikanische  Theologe  Matthew  Fox und  der  bekannte  Biologe  Rupert 
Sheldrake darin  einig  waren,  dass  „alte  und  neue  Vorstellungen  über  Engel  dem 
altehrwürdigen  Glauben  an  diese  himmlischen  Wesen  wieder  Würde,  Bedeutung  und 
Begeisterung geben“. Es scheint  sich zu bestätigen,  was der evangelische Bibeltheologe 
Claus Westermann schon vor Jahren in seinem Büchlein „Engel brauchen keine Flügel“ 
so beschrieben hat: „Die Engel sind älter als alle Religionen und sie kommen auch noch zu  
Menschen, die von Religion nichts mehr wissen wollen.“

II.  Und da steht nun in unserem heutigen Festtagsevangelium:  „Und er sprach: Ihr werdet  
den  Himmel  offen  sehen  und  die  Engel  Gottes  auf-  und  absteigen  über  dem  
Menschensohn.“ Zum geöffneten, d.h. für uns zugänglichen Himmel gehören für Jesus ganz 
selbstverständlich die Engel,  die Gott zu Diensten stehen und für die Menschen da sind. 
Ständig ist in der Bibel von einem Engel oder von den Engeln die Rede. Die Frage ist nur,  



wie das gemeint und zu verstehen ist,  bzw. ob die Engel nicht doch zu einem überholten 
Welt- und Gottesbild gehören.

Wie wir  es  auch  drehen  und  wenden:  Alles  scheint  auf  die  Frage  zuzulaufen:  Gibt  es 
überhaupt Engel? Es wird sie erstaunen, wenn ich antworte: Nein!: „Es“ gibt keine Engel! 
Auch in der Bibel steht nie etwas Derartiges. Freilich wird berichtet – u.z. mit auffallender 
Selbstverständlichkeit  – dass ein Bote Gottes, Engel genannt, zu einem Mann oder einer 
Frau gekommen ist und dann Bedeutsames sagte und tat. Denken wir nur an den Engel der 
Verkündigung, der Maria begegnete, oder an Tobit und Tobias, was diese mit dem Engel 
Raphael erlebten, von dem vorhin in der Lesung die Rede war. Aber das ist etwas anderes 
als die Aussage: „Es“ gibt Engel!

Ich kann Ihnen da ein paar sprachliche Überlegungen nicht ersparen – auf die Gefahr hin, 
dass Sie dies als spitzfindig oder gar als „Haarspalterei“ missverstehen:

Also:  Was  ist  das  für  ein  merkwürdiger  Ausdruck?:  „Es  gibt  oder  es  gibt  nicht...“ 
Einigermaßen verständlich ist da noch in der Frage: „Was gibt es heute zum Mittagessen?“ 
oder: „Was gibt es heute Abend im Fernsehen?“ Wenn wir  so fragen, brauchen wir  nicht 
lange zu suchen, um das wirkliche Subjekt hinter dem mysteriösen „Es“ zu entdecken: Die 
Hausfrau oder der Koch,  der Programmdirektor  oder  die Sendeanstalt  „gibt,  geben“  das, 
wonach wir fragen. Schwieriger wird es schon, wenn wir fragen: „Was „gibt“ es für ein Wetter 
morgen?  Wer  ist  in  diesem  Fall  der  Gebende?  Wir  denken  da  ja  gar  nicht  an  einen 
bestimmten Geber.  Gerade  das ist  ja  in  diesem unpersönlichen  „Es gibt“  so  angenehm 
vermieden!

Die  Spachwissenschaftler  reden  in  solchen  Fällen  von  einem  „Scheinsubjekt“.  Dieser 
unpersönliche,  dieser  Schein-Charakter  des  „Es“  ist  am  Stärksten  dann,  wenn  es  in 
Gesprächen darum geht, ob „es“ Engel gibt oder fliegende Untertassen oder Telepathie oder 
was auch immer für  mysteriöse Dinge.  Wir  werden alle  schon erfahren haben,  dass bei 
solchen Gesprächen in der Regel wenig herauskommt. Da geht es meist um oberflächliche 
Neugier  und um unverbindlichen Party-Smal-Talk.  Von der Beantwortung solcher  Fragen 
hängt nicht viel ab: Ob „es“ das alles gibt, ist eigentlich gar nicht wichtig für unser Leben.

Verstehen Sie, liebe Gemeinde?. Diese sprachliche Beobachtung will die Frage, ob es Engel 
gibt, nicht abweisen, sondern richtig stellen bzw. tiefer führen. Die Frage „Gibt es Gott?“ ist 
der Wahrheit und Wirklichkeit Gottes geradeso unangemessen. Das ist eine nur scheinbar 
intelligente oder intellektuelle Frage! Letztlich hängt von ihrer Beantwortung für mein Leben 
genauso  wenig  ab  wie  etwa  von  der  Antwort  auf  die  Frage,  ob  „es“  tatsächlich  das 
Ungeheuer  von  Loch  Ness  oder  Lebewesen  auf  einem anderen  Planeten  gibt.  Mit  rein 
intellektueller Neugier ist weder den Engeln noch Gott selber beizukommen! D. Bonhoeffer 
konnte deshalb sagen:  „Einen Gott,  den es gibt,  gibt  es nicht!“ Gott  ist  kein Gegenstand 
unserer (er)fassbaren Welt! Dem verobjektivierten Denken sind die Engel ebenso wenig 
zugänglich wie Gott selber! Die Bibel spricht nirgends vom Sein der Engel oder von ihrer 
Existenz an sich. Sie berichtet aber sehr wohl davon, dass ein Bote Gottes gekommen ist, 
aber das kann immer nur der bezeugen, zu dem der Engel kam. Das, was uns Menschen 
vom  Engel  gegeben  wird,  -  also  das,  was  „es“  von  ihm  „gibt“  -.  ist  immer  nur  der 
Berührungspunkt, die Begegnung, sein Wort oder seine Tat. Als Bote Gottes erweist er sich 
gerade darin, dass er sich all unserem Begreifen, Festlegen, Einordnen entzieht! Wir können 
der Engel Gottes auf gar keine Weise habhaft werden – weder in einem Begriff noch in einer 
Vorstellung. In vielen dieser alten Geschichten von einem Boten Gottes, wie wir sie in der 
Bibel finden, kommt dies darin zum Ausdruck, dass die Person, zu der ein Engel kommt, ihn 
erst bei (!) seinem oder nach (!) seinem Fortgehen als Bote, als angelos, als Engel Gottes 
erkennt.  Nicht  seine Gestalt,  nicht  das an ihm Fassbare und Erkennbare macht ihn zum 
Boten Gottes, sondern allein seine Botschaft!

Langer  Rede  kurzer  Sinn!:  Fragen  wir:  „Gibt  es  Engel?“,  dann  muss  man  eigentlich 
antworten: Nein! – so kann nach den Boten Gottes nicht gefragt werden! Fragen wir jedoch: 
Schickt Gott seine Boten zu uns Menschen?, dann lautet die Antwort eindeutig: Ja! Denn das 
bezeugen immer wieder die, zu denen sie kamen – durch die ganze Bibel hindurch! Und was 
sie als Botschaft brachten, das ist bedeutsam für unser aller Leben und Glauben, denn es 
geht um das, was Gott (!) für uns Menschen bedeutet und um das, was er (!) uns zu 
sagen hat!

2



II. Wenn wir so hineinfragen in das Büchlein Tobit, in dem vom Engel Raphael die Rede ist, 
dann erhalten wir ungefähr diese Auskunft:

1. Auf unserem ganzen Lebensweg sind wir von Gott geführt und begleitet wie Tobias, mit 
dem unerkannt ein Engel ging, als er sich auf seine lange, gefährliche Reise begab. „Muss 
ich auch wandern in finsterer Schlucht, ich fürchte kein Unheil, denn du bist bei mir...“ So 
drückt der Psalm 23 diese tröstliche Erfahrung und dieses Gottvertrauen aus. Damit kann ich 
etwas anfangen und das hilft  mir,  wenn ich an unseren Kirchenpatron,  den Hl.  Erzengel 
Raphael, denke.

2. Der Engel Raphael begleitet den Initiationsweg eines jungen Mannes – vom Verlassen 
des Elternhauses bis  zur männlichen Reife.  Die Sexualität  ist  dabei  ein  unumgängliches 
Leitmotiv, was uns bei der Lektüre des ganzen (!) Büchleins Tobit auffallen würde. Das aber 
wird ergänzt durch die anderen Motive der Suche und der spirituellen Anfechtung, aber auch 
der Krankheit  und der  Heilung.  Begleitet  vom Engel  Raphael  wird  ein Stück Lebensweg 
erprobt. Tobias kommt ja gar nicht auf die Idee, dass dieser Mensch ein Engel Gottes sein 
könnte.  Erst  am Schluss  gibt  sich  Raphael  zu  erkennen,  wie  wir  in  der  Lesung  hörten. 
Tatsächlich  war  es  Gott  selber,  der  ihm  durch  seinen  Boten  bei  diesem  schwierigen 
Reifungsprozess zur Seite stand. Also: Gott hilft  jungen Menschen, ihren Lebensweg und 
den Sinn ihres Lebens zu erkennen. Damit kann ich etwas anfangen, wenn ich an unsere 
Jugend  denke,  die  sich  zurecht  finden  muss  in  dieser  turbulenten  Phase  ihres  jungen 
Lebens. Und das hilft mir (und hoffentlich auch ihren Eltern), wenn ich an ihre Suche nach 
Orientierung  denke  und  wie  sie  zurechtkommen  müssen  mit  diesem  Geflecht  aus 
Partnersuche und Sexualität, Freiheit und Verantwortung.

3. Allein der Name dieses Engels gibt schon darüber Auskunft, wie (!) Gott im Auf und Ab 
unseres Lebens an unserer Seite ist: „Gott heilt“ – so wird  Raphael  übersetzt. Wer seine 
Verletzungen  und  Kränkungen  mit  Gott  in  Berührung  bringt;  wer  seine  Verletzungen, 
Verfehlungen und Kränkungen Gott  hinhält,  der darf  erfahren,  dass Gott  heilt.  Allerdings 
muss ich  vorher  dazu  stehen  lernen,  dass  in  meinem Leben  nicht  alles  gesund  und  in 
Ordnung ist. Der beste Arzt, die beste Medizin taugen nichts, wenn ich sie nicht an mich 
heranlasse.

4. Und schließlich dieses wunderbare Wort Raphaels in der heutigen Lesung:

„Preist Gott und lobt ihn! Gebt ihm die Ehre und bezeugt vor den Menschen, was er an Euch  
getan hat...Hört nie auf, ihn zu preisen.“

Nicht nur in diesem festlichen Gottesdienst, nein: immer heißt es so oder ähnlich am Ende 
der Präfation, dass wir  einstimmen sollen in den Lobpreis der Engel,  und wir  singen das 
dreimal „Heilig“ und danken Gott, dass er „Herr aller Mächte und Gewalten“ ist und „Himmel  
und Erde voll  von seiner Herrlichkeit“ Der Lobpreis Gottes ist  die wichtigste Aufgabe der 
Engel  an ihrem angestammten Ort,  den wir  Himmel nennen.  Diesen Lobpreis  dürfen wir 
sozusagen auf die Erde ziehen, wenn wir Liturgie feiern und – wie heute  –  wieder alles 
aufbieten, um dem Gottesdienst Glanz und Farbe zu geben. Oftmals werden die Engel in der 
Bibel  nur  deshalb  genannt,  um  zu  verdeutlichen,  dass  es  nichts  Schöneres,  ja  nichts 
Wichtigeres gibt, als Gott zu preisen und darüber zu staunen, dass er – wenn auch oft genug 
verborgen - da ist für seine Geschöpfe.

Damit kann man ich etwas anfangen und das hilft mir, in dieser St.-Raphael-Gemeinde nicht 
nachzulassen, Menschen für den Lobpreis Gottes zu gewinnen. Vom Hl. Augustinus stammt 
das köstliche Wort: „Mensch lerne tanzen, sonst wissen die Engel im Himmel dereinst nichts  
mit  dir  anzufangen!“ Dieses  Wort  möchte  ich  abwandeln  und  sagen:  Gemeinde  von St. 
Raphael  lerne Gott  absichtslos zu loben und zu preisen,  sonst  werdet  Ihr  Euch dereinst 
fremd vorkommen in den ewigen Wohnungen!

„Später  sieht  man  diese  Dinge  nicht  mehr“  sagte  Rabbi  Elimelech.  Ich  möchte  ihm 
widersprechen:  Später  sieht  man  die  Engel  womöglich  mit  anderen  Augen,  weil  man 
verstanden hat, dass die Botschaft wichtiger ist als der Bote.

J. Mohr, St. Raphael und St. Vitus HD

3


	Predigt am 23.09.2012 (Patrozinium St. Raphael) – Tob 12,1-6 ; Joh 1,47-51
	Das gefällt mir: Engel als Energieträger Gottes; zurück zum Urvertrauen aus der Echtheitswelt der Kindheit. In Martin Bubers „Erzählungen der Chassidim“ gibt es eine kleine Geschichte, die dazu passt:
	Rabbi Mendel berühmte sich einst vor seinem Lehrer Rabbi Elimelech, er sehe abends einen Engel, der das Licht vor der Finsternis wegrollt, und morgens einen Engel, der die Finsternis vor dem Licht entfernt. Ja, sagte Rabbi Elimelech: „Das habe ich in meiner Jugend auch gesehen. Später sieht man diese Dinge nicht mehr.“


