
Predigt am 22.07.2006 (16. Sonntag Lj.B)  – Mk 6,30-34

Der galiläische Frühling

I. Es sind nur ein paar Übergangsverse, die heute das Evangelium dieses Sonntags bilden. 
Mit solchen pflegt der Evangelist Markus größere Abschnitte miteinander zu verbinden. Fast 
absichtslos fangen sie etwas ein von der Atmosphäre im Alltag Jesu und seiner Jünger. Es 
ist ja kaum so gewesen, daß die Zwölf den ganzen Tag lang Jesus zu Füßen saßen, um 
seinen Worten zuzuhören. Am letzten Sonntag hörten wir, wie Jesus sie ausgesandt hatte in 
die Dörfer und Städte Galiläas. Sie sollten es selbst erproben, ob seine  Frohe Botschaft die 
Ohren und Herzen der Menschen findet. Hier und heute nun hören wir, wie sie 
zurückkommen. Es herrscht ein Kommen und Gehen wie in einem Bienenhaus. Die zurück 
kommen sind nach allem, was wir hören, freudig überrascht. Ihr Tun und Sagen fand 
tatsächlich die Aufmerksamkeit der Menschen. Eine (!) Folge ihres Einsatzes wird besonders 
hervorgehoben: In den Dörfern und Städten Galiläas geraten die Menschen in Bewegung. 
Sie wollen nun auch endlich den sehen (!), von dem die Jünger sprachen. Deshalb verlassen 
sie für einen langen Tag Haus und Handwerk. Und sie lassen sich auch nicht abwimmeln 
durch den zeitweiligen Rückzug Jesu in Einsamkeit und Stille. Sie suchen ihn! „Alle suchen 
dich!“, sagen die Jünger an anderer Stelle (Mk 1,37) Wer horcht da nicht auf? Menschen 
suchen Jesus! Warum?: Weil sie von ihm gehört haben, überzeugend (!) von ihm gehört 
haben!

Ich denke, das war auch das Überraschende für die Jünger in dieser ersten 
Erprobungsphase der Botschaft Jesu! Noch lange erinnerte sich die frühen 
Christengemeinde an diese Zeit des Anfangs, als Jesus mit der Schar seiner Jünger durch 
das Land am See Genezareth zog. Man hat diese besonders erfolgreiche Phase seines 
Wirkens später den „Galiläischen Frühling“  genannt, die Zeit eines wunderbaren 
Aufbruchs. Das Wort, das der Herr sagt, und das Wort, das ihn verkündigt, - beides findet 
Gehör und bringt Menschen auf die Beine. Es ist nicht nur das Wort; es ist die ihm 
innewohnende Kraft, die in ihm wirkende Kraft Gottes, welche die Menschen unruhig macht 
und Jesu Nähe suchen lässt.

In diesem „Galiläischen Frühling“  hatten die Apostel alle Hände voll zu tun. Kein Wunder, 
dass sie nach ihrer Rückkehr erschöpft sind: „...ruht ein wenig aus!“ spricht Jesus zu ihnen. 
In seinem Dienst zu stehen, nimmt den ganzen Menschen in Anspruch! Was für den Herrn 
zu tun ist, lässt sich kaum so nebenbei oder mit der linken Hand tun. In Jesu Umgebung gibt 
es viel Arbeit, und es braucht viele Arbeiter. Zuschauer gibt es genug! 

II. Doch ebenso wichtig wie diese frühe Christenerfahrung ist die andere: Zur Arbeit gehört 
das Ausruhen. Es ist offenkundig eines der Wachstumsgeheimnisse des Reiches Gottes, 
das wir hier einmal mehr entdecken: Wer geben will, muss selbst zuvor bereit sein, zu 
empfangen! Zum aktiven Tun nach außen gehört die innere Sammlung in der Stille:  „Kommt 
mit an einen einsamen Ort, wo wir alleine sind, und ruht ein wenig aus!“ Schöpft neuen Atem 
für den kommenden Einsatz! Die Aktivisten von damals und heute erhalten einen kleinen, 
aber wichtigen Hinweis: Sich immer wieder einmal zurückzuziehen, sich zu sammeln zum 
Hören und Beten, das alles ist beileibe keine „Flucht in die Innerlichkeit“, wie man das heute 
gerne abwertet. Die Zeit der Stille ist Rüstzeit für den Dienst derer, die der Herr noch immer 
als seine Boten aussendet, um mit Wort und Werk den Menschen seine Botschaft zu 
bringen.

Kurzum: Wenn ich an diesen „Galiläischen Frühling“  im Evangelium denke, geht mir das 
Herz auf. Was für ein Aufbruch! Was gäben wir heute darum, wenn dies von Neuem 
geschähe!: Dass Menschen sich aufmachen, um Jesus zu hören; die unverwechselbare 
Stimme seines Wortes, die „viva vox evangelii –  die lebendige Stimme des Evangeliums“. 
Und die Zeichen neu zu schätzen, die er seiner Kirche eingestiftet hat –  und die wir die 
Sakramente nennen.

III. Doch ganz so ungetrübt war dies auch am Anfang nicht! Auf diesen „Frühling“ fiel bald ein 
eisiger Frost. Der Friede, der sich unter den Händen Jesu ausbreitete, war ein Friede über 
dem Abgrund. Es ging bei diesem Aufbruch nicht nur freundlich und erst recht nicht harmlos 



zu. Unter denen, die in Bewegung gerieten und Jesus aufsuchten, waren offensichtlich viele 
kranke, arme und vernachlässigte Menschen. Die Evangelien lassen es nicht dabei 
bewenden zu erzählen, Jesus habe ihnen ein gütiges Wort gesagt. Nein, er hat den Kampf 
aufgenommen gegen Krankheit und Hunger. Und gegen das, was man heute 
Orientierungslosigkeit nennt: „..sie waren wie Schafe, die keinen Hirten haben.“ Die Berichte 
von Heilungen und Wundern lesen sich leicht. Aber sie sind Zeichen von eben diesem 
Kampf: Wie Jesus der Liebe recht gibt, wie er für das Gottesrecht Boden gewinnt, wie er Not 
–  äußere und innere –  überwindet und in alledem den Menschen das Tor zur Freiheit 
aufstößt.

Der letzte Satz des heutigen Evangeliums stellt uns diesen dunklen Hintergrund vor Augen. 
In einer anderen Übersetzung lautet er: „Als Jesus aus dem Boot stieg, sah er die große 
Menschenmenge. Und es ergriff ihn Erbarmen mit ihnen, denn sie waren wie Schafe, die 
keinen Hirten haben.“ Er sah! Das sollten wir von ihm lernen und lehren: Mit den Augen Jesu 
zu sehen; seinen Blick für Menschen und Dinge zu haben! Und dann werden wir sie sehen: 
die zunehmende Orientierungslosigkeit der Menschen in einer immer komplizierter 
werdenden Welt, die „seelische Obdachlosigkeit“ (P.M. Zulehner) so vieler Menschen, die 
uns Tag aus, Tag ein begegnen. Sie suchen unausgesprochen den „Hirten“  für ihr Leben, 
einen, der sie beschützt und „zum Ruheplatz am Wasser“ führt, wie es in Psalm 23 heißt. 
Und alle, die sich von dieser Sehnsucht leiten, die sich tatsächlich zu Jesus und seiner 
Kirche führen lassen, sie ahnen längst, dass Gesundsein und Sattsein, Erfolg und Wohlstand 
nicht alles sind. Jesus will mehr und er gibt mehr! Er schenkt seine eigene Lebens- und 
Glaubenserfahrung weiter, den glühenden Kern seines Evangeliums: „Du bist von Gott 
geliebt –  vor aller Leistung und trotz aller Schuld“, wie es P. M. Zulehner so unübertroffen 
formuliert hat.

Ganz zuletzt heißt es im heutigen Evangelium: „Und er lehrte sie lange.“ Einer hat so 
übersetzt: „Und er fing eine lange Predigt an.“ Ich gäbe viel darum, wenn uns diese Predigt 
wenigstens in Umrissen überliefert wäre. Wie predigt man Menschen, die alle Orientierung 
verloren haben, wenn schon Sigmund Freud wusste, dass „Orientierungslosigkeit aggressiv 
macht“?. Wie können wir die Erfahrung vermitteln und vorher selber machen, die gerade 
heute so wichtig wäre? Wie kann die Kirche helfen, zu dem zu finden, von dem Petrus sagte: 
„Herr, zu wem sollen wir gehen? Du allein hast Worte ewigen Lebens!“ (Joh 6,68) 

IV. So soll am Schluss wieder einmal eine Literaturempfehlung stehen: Einer der ganz 
außergewöhnlichen guten Hirten der Kirche ist der erst vor kurzem emeritierte Erzbischof 
von Poitiers Albert Rouet. Gerade ist im Herder-Verlag sein Interview-Buch in deutscher 
Übersetzung erschienen, die Dr. Thomas Philipp, dem Neffen von meinem Mitbruder Helmut 
Philipp glänzend gelungen ist. Das Buch trägt den Titel „Aufbruch zum Miteinander – Wie 
Kirche wieder dialogfähig wird“. Dieser Bischof ist ja hier bei uns durch seine 
ungewöhnliche Pastoral unter Einbeziehung beauftragter Laien in der Gemeindeleitung 
bekannt geworden. Er hat uns viel zu sagen, auch wenn sein französischer Hintergrund auf 
uns nicht einfach übertragen werden kann. Ich möchte dieses Buch allen empfehlen, die 
unter dem bedrängenden Vorzeichen immer größer werdender Seelsorgeräume (Stadtkirche 
Heidelberg-Eppelheim 2015) nach neuen Wegen suchen, wie Kirche vor Ort „ein Raum 
bejahender Beziehungen“( A. Rouet) sein bzw. werden  kann.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


