
Predigt am 10.06.2012 (10. Sonntag Lj. B): Gen 3,9-15

Im Verschiebebahnhof der Schuld

I. „Nein, ich bin’s nicht gewesen! Der war’s!“  - Es gibt Streit im Kinderzimmer:  Der 6-
jährige Junge wehrt sich gegen die Schuldzuweisung seiner kleineren Schwester, die 
etwas Dummes angestellt hat. Da er sich in seiner Kinderbibel auskennt und auch 
um die   Geschichte vom ersten Sündenfall weiß, sagt er zu ihr: Schau, hätte die Eva 
damals dem Adam nicht den Apfel gegeben, obwohl der Gott dies verboten hatte: 
Wir wären  heute noch in Paris (!). Das Wort „Paradies“ war ihm fremd, von Paris 
hatte er schon gehört. Eine köstliche Verwechslung!

„Nein,  ich  bin’s  nicht  gewesen!  Der  da  war’s!“  Ein  elementarer  Ursatz  des 
schuldverstrickten Menschen. Sein Verbreitungsgebiet: Überall!: In allen Rassen und 
Kulturen, auf allen Kontinenten. In Hinsicht auf die sog. Gender- Frage ist er prima 
ausgeglichen,  zudem  ist  er  jugendfrei  und  ohne  Altersbegrenzung  nach  oben. 
Historisch gesehen muss er lange vor Ötzi verbreitet gewesen sein. Die Bibel wird 
ihren Grund haben, diesen Ursatz an den Anfang der Menschheit zu setzen. Solange 
die Gattung Mensch existiert,  wird man ihn ständig vernehmen – nicht nur in der 
eigenen Familie und im Kinderzimmer. Tatsächlich: Wenn wir den Menschen einmal 
„nackt“ sehen wollen, d.h. nicht nur unbekleidet, sondern als nackte Tatsache - so 
wie er wirklich ist, dann ist er nur noch ausgestattet mit dieser Ausrede: „Nein, ich 
war’s nicht. Der oder die war’s doch!“ Schuld ist immer der andere!

Entwicklungspsychologisch ist  das alles gut erklärbar:  Irgendwann,  spätestens ab 
dem  dritten  Lebensjahr,  wird  gelogen  und  betrogen  und  die  eigene  Schuld 
verschoben. Was kindlich nett, je belustigend durchschaubar daher kommt, und die 
Erwachsenen – wenn sie gut d’rauf sind – gnädig schmunzeln lässt, das wächst sich 
bei guter Pflege im Lauf des Lebens grenzenlos aus. Es kommt zu der bekannten 
Kettenreaktion: Zuerst geistige Brandstiftung und Wegsehen, dann Verführung und 
Mitwirkung  und  anschließend  die  moralische  Entsorgung  als  Weiterleitung  von 
Verantwortung und Schuld an andere. Das Ganze ist eine bestimmende Wirklichkeit,  
die in uns angelegt zu sein scheint von Anfang an. Sie „hilft“ bei der persönlichen 
Rechtfertigungsakrobatik  ebenso  wie  bei  der  kollektiven  Konstruktion 
gesellschaftlicher Realitäten. Sie erklärt den „status quo“, der uns als „Sachzwang“ 
bescheinigt, was doch tief gefühlt als Unrecht durchaus bewusst ist. Zum Beispiel  
nach dem Motto:  „Was können denn wir  dafür,  dass die  in  den  armen Ländern 
leben...“  Oder:  „Was  können  denn  wir  dafür,  dass  sich  weltweit  das  Klima 
verändert...?“

An der Stelle spätestens könnten wir kapieren, dass die Bibel nicht sagen will, wie es 
schon ganz am Anfang war, bzw. dass die Ursache dieses Unheils die Urschuld der 
ersten  beiden  Menschen  war.  Vielmehr  wird  die  alltägliche  Erfahrung  gleichsam 
zurück projiziert und an den Anfang verlegt, weil es immer schon so war. Die nur 
allzu bekannte biblische Erzählung von Adam und Eva, der Schlange und der von 
Gott verbotenen Frucht der Erkenntnis im Garten Eden legt die verwickelte seelische 
Grundverfassung  des  Menschen  dar:  Ein  Verschiebebahnhof  von  Schuld  und 
Sünde und den Konsequenzen, die keiner tragen will. Aber tragen muss sie immer 
einer,  damals  wie  heute  –  und  meist  sind  es  die  Unschuldigen,  die  es  trifft. 
Wenigstens in der Bibel trifft es die Richtigen. 

II.  Warum  aber  dieser  starke,  unmittelbare  Einblick  in  die  fast  unvermeidbare 
„Schuldunfähigkeit“  des Menschen? Will  uns die Bibel einfach nur niedermachen? 
„Des Menschen Trachten ist  böse von Jugend an!“ – heißt  es in  Gen 8,22.  Der 



bekannte  israelische  Autor  Meir  Shalev  gewährt  uns in  seinem Buch  „Der 
Sündenfall – ein Glücksfall?“ eine ganz andere, unerwartet positive Perspektive. 
Shalev erzählt, dass Eva schon in der alten Talmud-Tradition den Ehrentitel „Mutter 
der Erkenntnis und Weisheit“ erhielt. Dieser für uns ungewöhnlichen Sicht folgend 
formuliert er augenzwinkernd: „Und so haben wir es letztlich der Sünde am Baum der  
Erkenntnis zu verdanken, dass die menschliche Spezies in die Welt kam.“  Der von 
Gott  angedrohte  Tod  nach  Genuss  der  verbotenen  Frucht  (von  einem  Apfel  ist 
übrigens nirgends die Rede) bleibt ja aus; der Prozess der Weitergabe des Lebens 
nimmt  erst  danach  seinen  Anfang  und  der  Schöpfer  selbst  bekennt:  „Seht  der 
Mensch ist geworden wie wir, er erkennt Gut und Böse.  (Gen 3,22) Allerdings: Die 
Vertreibung  –  nicht  aus  Paris  –  sondern  aus  dem  Paradies  hinterlässt  eine 
unheilbare  Wunde und eine  unstillbare  Sehnsucht  nach dem unwiederbringlichen 
Urzustand der Unschuld. 

III.  Bleibt  letzten  Endes  doch  diese  Frage:  Der  Sündenfall  –  Schadensfall  oder 
Glücksfall? Wem galt der Baum der Erkenntnis wirklich, wenn nicht dem Menschen? 
Der Mensch als Krone oder Dornenkrone der Schöpfung Gottes? Sagen wir doch 
vielleicht so: Gott, der Schöpfer und Herr der Schöpfung, hat in den Früchten der  
Erkenntnis  von  Gut  und  Böse  dem  Menschen  so  etwas  wie  ein  verlässliches 
moralisches  Navigationssystem  hinterlassen.  So  unvermeidbar  wie  das 
Schuldigwerden, so sicher ist doch auch die Befähigung zur Unterscheidung, was 
geboten, was verboten und erlaubt ist. Das ist angesichts massiver Einflüsterungen 
der „Schlange“, den bequemeren Weg der versteckten aber schuldhaften Taten zu 
gehen,  weißgott  nicht  immer  leicht.  Doch  wer  steht  schon  gerne  „nackt“  da  und 
würde bei Überführung nach Offenlegung seiner Schandtaten nicht lieber im Boden 
versinken? 

Die biblische Geschichte vom „Fall des Menschen“ macht unmissverständlich klar: 
Verstecken geht nicht und gilt  nicht!  Die letzte Frage vor  der Ent-deckung lautet:  
„Adam,  Mensch wo bist  Du?“  Diese faire  Gelegenheit,  sich  zu stellen,  ist  immer 
gegeben. Nicht die Schuld ist das Problem, sondern der Wahn, sich damit dauerhaft 
verstecken,  sie  anderen  „in  die  Schuhe  stecken“,  die  Sünde,  die  Schwäche 
„verschieben“  zu  können.  Das  gemeinsame  Wissen,  das  Ge-wissen  ist  dem 
Menschen als Stärke mitgegeben. Es ist die göttliche Erkenntniskraft und sie reicht 
vom illegalen Download im Internet bis zu den globalen Menschenrechtsfragen. Dem 
Gewissen sollten wir immer den Vorrang einräumen, diese Erkenntnis von Gut und 
Böse sind wir Adam und Eva schuldig  - und ihren Nachkommen auch! Weder Paris 
noch Paradies – sondern „jenseits von Eden“ heißt der Ort unserer Bewährung und 
der Gewissheit unseres Gewissens. 

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


