Predigt am 15.04.2012 (2. Sonntag i.d. Osterzeit Lj.B) — Joh 20, 19-31
Mein Zweifelglaube

I. Der spanische Dichter und Philosoph Miguel de Unamuno (1864-1936), dessen
Denkweise wie auch sein ganzes Leben sich in grofden inneren Spannungen, in schweren
Widersprichen und Zweifeln entwickelte — und der doch in alledem ein tiefglaubiger Christ
war, er kam am Ende seines Lebens zu der Erkenntnis: ,Glaube, der nicht zweifelt, ist ein
toter Glaube.” Als leidenschaftlicher Sucher nach der Wahrheit war fur ihn der Zweifel
gleichbedeutend mit dem anhaltenden Ringen mit Gott und mit den Fragen, die auch der
Glaube nicht verstummen lasst.

Tatsachlich erweist sich der Glaube immer wieder als ein Wechselspiel von Frage und
Antwort zwischen Gott und dem Menschen, und in dieser Spannung, in dieser
Auseinandersetzung wird der Mensch immer wieder in die Rolle des Zweiflers geraten.

Gott selbst bewirkt, dass das Leben des Menschen immer wieder durch Fragen
unterbrochen wird. Gott ist Unterbrechung, ist Anrede und Anfrage. Immer wieder zeigt sich
das in der Bibel: ,Adam, wo bist Du?*; ,Kain, wo ist dein Bruder Abel?* Oder Jesus, wenn er
seine Junger fragt: ,/hr aber, woflir haltet ihr mich?“ ,Glaubst Du das?*, fragt er Maria und
Marta von Betanien bei der Auferweckung des Lazarus. ,Liebst Du mich mehr als diese?”,
wird Simon Petrus von ihm gefragt.

Damit der Glaube in Bewegung bleibt und nicht doktrinar erstarrt, muss er sich Fragen
gefallen lassen. Gott fragt zuerst, aber indem wir Antwort geben, brechen in uns selber
Fragen auf, werden Zweifel laut an dem, was von Gott und uUber Gott gesagt wird, ja sogar
Zweifel an unserer eigenen Antwort. Schon bald habe ich auch als junger Theologe
begriffen: ,Fragen sind die Frommigkeit des Denkens.“ (Martin Heidegger)

Il. Aber missen einem glaubigen Menschen nicht alle Fragen auf den Lippen verstummen,
wenn Gott gesprochen hat. Die Bibel scheint anderer Meinung zu sein. In den Texten der
Propheten und Psalmen wird Gott geradezu bestirmt mit Fragen, Klagen, ja Anklagen:
.Warum schweigst Du, Herr?*, ,Warum bin ich nicht gestorben bei meiner Geburt?*, ,Warum
ldsst Du mir keine Ruhe?“ Bis hin zu der ungeheuren Klage Jesu am Kreuz, wenn er mit dem

Psalm 22 ausruft: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?*

Ganz abgesehen davon, dass Jesus selber in seinen Streitreden mit den Pharisdern, aber
auch in seinen Gleichnissen immer wieder Fragen stellt, mit denen er seine Zuhorer aus
ihren Uberkommenen und festgefahrenen Denkgewohnheiten heraus holen wollte, damit sie
offen werden flr ein neues Denken, flr das unerhort Neue seiner Gottesbotschaft.

Es ist schon etwas d’ ran: Ein Glaube, der nicht fragt, der den Zweifel nicht kennt, ist ein
erstarrter, ein toter Glaube — auch wenn es uns lange, viel zu lange von der Kirche untersagt
war und der Zweifel in ihren alten Sundenregistern vorkam. Es geht hier auch nicht um die
zeitgeistige ,Diktatur des Relativismus®, gegen die sich Kardinal Ratzinger schon vor seiner
Erhebung zum Papst mit Recht aufgelehnt hat. Es kann aber auch nicht um eine Kirche
gehen, die viel zu oft Antworten gibt auf Fragen, die niemand gestellt hat, und die Menschen
mit ihren existentiellen Fragen alleine ldsst. Es geht um einen erwachsenen, mundigen
Glauben, der fest und unbeugsam erst dann werden kann, wenn er sich in Frage und
Antwort immer wieder aus der Reserve locken lasst und ,jederzeit bereit ist, jedem Rede und
Antwort zu stehen, der nach dem Grund unserer Hoffnung fragt.“ (1 Petr 3,15) So gesehen
ist tatsachlich an unserem Glauben vieles frag-wurdig, der Frage wert und wurdig!

lll. Und damit sind wir endlich beim heutigen Evangelium und bei Thomas, den man etwas
voreilig und unbedacht den ,unglaubigen“ Thomas genannt hat. Thomas fragt und zweifelt ja
nicht, weil er sich innerlich verweigert und wie ein moderner Skeptiker grundsatzlich alles in
Frage stellt. Er hat sich vermutlich nur der Realitdt mutiger gestellt, der Realitat, dass Jesu
Kreuzestod alles in Frage stellte, was dieser gelebt, verkiindet und in Gang gebracht hat.
Thomas hatte sich eben nicht hinter den ,verschlossenen Tiiren“ verschanzt wie die anderen
Jinger. Thomas hat sich friher als die anderen hinaus und in die Konfrontation mit dem
Unglauben gewagt. Und so muss er jetzt einen schmerzlichen L&uterungsprozess



2

durchmachen, eine Lauterung, eine Klarung, die ohne das Aushalten der Fragen und Zweifel
fur ihn jedenfalls nicht zu haben war. Dass sein Zweifel jedoch nicht zur Verzweiflung wurde,
macht deutlich, dass sein Glaube an Jesus zwar erschuttert, aber nicht verschuttet war. Und
ist es nicht erstaunlich, um nicht zu sagen: atemberaubend, dass der Auferstandene den
Zweifel des Thomas respektiert, ja ihn mit einer eigenen Begegnung belohnt? ER akzeptiert
sogar seine Bedingung. ,Wenn ich nicht...dann glaube ich nicht. Thomas ist von Jesu
unerwarteter Reaktion Uberwaltigt, der Durchbruch gelingt. Seine Fragen und Zweifel wurden
ihm nicht zum Verhangnis, sondern fuhrten ihn — so wirden wir heute sagen — zu einem
reflektierten, vertieften Glauben, der in das unsterbliche Bekenntnis miindet: ,Mein Herr und
mein Gott!* Wer weil}, ob Thomas ohne seine Zweifel zu dieser Erkenntnis gelangt ware, auf
die sich bis heute der Glaube der Christen stitzt: Dass Jesus spatestens seit seiner
Auferweckung nicht nur Mensch, sondern auch Gott, ,wahrer Mensch und wahrer Goft" ist,
der ,Sohn Gottes®, wie wir ihn zu nennen, zu ihm zu beten pflegen?! Eine Antwort des
Glaubens, geboren aus dem Zweifel und doch uber allen Zweifel erhaben!

IV. Gewiss - und zu lhrer Beruhigung, liebe Mitchristen: Es gibt einen blasierten, einen
Uberheblichen, einen térichten Zweifel, welcher der redlichen Auseinandersetzung mit der
Botschaft des Glaubens ausweicht. Dariber kann auch ein intellektuelles Scheingefecht
nicht hinwegtauschen. Ein solcher Zweifel frisst an der Substanz des Glaubens und wagt
nicht die Ubergabe von Herz und Verstand an Gott, der uns in Jesus Christus geradezu
ansichtig geworden ist. Dort aber, wo wir den Mut haben, uns nicht nur unseres eigenen
Verstandes (l. Kant) , sondern auch eines eigenen Glaubens zu bedienen; dort, wo wir uns
nicht alles ,vorkauen“ lassen, sondern uns um ein Christ-Sein aus Einsicht und
Entscheidung bemuhen; dort, wo wir uns redlich und solidarisch mit den Zweifeln und Fragen
der ,Unglaubigen” auseinandersetzen, dort vertieft sich in aller Regel unser Glaube, und aus
der Fragwurdigkeit wird die Glaubwirdigkeit dessen, was uns seit den Tagen der Apostel in
der Kirche gelehrt und weiterzugeben aufgetragen wird. ,,Nicht ich habe die Wahrheit, die
Wahrheit hat mich.“ Wer auch immer das gesagt hat, er gibt nur mit anderen Worten die
Erfahrung des Apostels Thomas wieder.

Und so darf ich Ihnen wieder einmal und zum Schluss ein hilfreiches Buch empfehlen: ,,Mein
Zweifelglaube® (Freiburg Schweiz 2007) Der Heidelberger katholische Theologe Norbert
Scholl hat es — so im Vorwort zu lesen — geschrieben:

LFur alle, die glauben méchten und doch von Zweifeln geplagt sind — als Riickhalt in ihrer
Unsicherheit; fiir alle, die felsenfest glauben und von keinerlei Zweifeln bedrdngt werden —
als Anfechtung in ihrer Sicherheit; fiir alle, die schwanken zwischen Zweifel und Glauben,
zwischen Ungewissheit und Wagnis — als Ermutigung in ihrer Aufrichtigkeit; fiir alle, die in
einem Zweifelglauben leben — als Bestétigung in ihrem Suchen und Fragen.”

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg



	Predigt am 15.04.2012 (2. Sonntag i.d. Osterzeit Lj.B) – Joh 20, 19-31
	Mein Zweifelglaube
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


