
Predigt am 15.04.2012 (2. Sonntag i.d. Osterzeit Lj.B) – Joh 20, 19-31

Mein Zweifelglaube
I. Der spanische Dichter und Philosoph Miguel de Unamuno (1864-1936), dessen 
Denkweise wie auch sein ganzes Leben sich in großen inneren Spannungen, in schweren 
Widersprüchen und Zweifeln entwickelte –  und der doch in alledem ein tiefgläubiger Christ 
war, er kam am Ende seines Lebens zu der Erkenntnis: „Glaube, der nicht zweifelt, ist ein 
toter Glaube.“  Als leidenschaftlicher Sucher nach der Wahrheit war für ihn der Zweifel 
gleichbedeutend mit dem anhaltenden Ringen mit Gott und mit den Fragen, die auch der 
Glaube nicht verstummen lässt.

Tatsächlich erweist sich der Glaube immer wieder als ein Wechselspiel von Frage und 
Antwort zwischen Gott und dem Menschen, und in dieser Spannung, in dieser 
Auseinandersetzung wird der Mensch immer wieder in die Rolle des Zweiflers geraten. 

Gott selbst bewirkt, dass das Leben des Menschen immer wieder durch Fragen 
unterbrochen wird. Gott ist Unterbrechung, ist Anrede und Anfrage. Immer wieder zeigt sich 
das in der Bibel: „Adam, wo bist Du?“; „Kain, wo ist dein Bruder Abel?“ Oder Jesus, wenn er 
seine Jünger fragt: „Ihr aber, wofür haltet ihr mich?“ „Glaubst Du das?“, fragt er Maria und 
Marta von Betanien bei der Auferweckung des Lazarus. „Liebst Du mich mehr als diese?“, 
wird Simon Petrus von ihm gefragt.

Damit der Glaube in Bewegung bleibt und nicht doktrinär erstarrt, muss er sich Fragen 
gefallen lassen. Gott fragt zuerst, aber indem wir Antwort geben, brechen in uns selber 
Fragen auf, werden Zweifel laut an dem, was von Gott und über Gott gesagt wird, ja sogar 
Zweifel an unserer eigenen Antwort. Schon bald habe ich auch als junger Theologe 
begriffen: „Fragen sind die Frömmigkeit des Denkens.“ (Martin Heidegger)

II. Aber müssen einem gläubigen Menschen nicht alle Fragen auf den Lippen verstummen, 
wenn Gott gesprochen hat. Die Bibel scheint anderer Meinung zu sein. In den Texten der 
Propheten und Psalmen wird Gott geradezu bestürmt mit Fragen, Klagen, ja Anklagen: 
„Warum schweigst Du, Herr?“, „Warum bin ich nicht gestorben bei meiner Geburt?“, „Warum 
lässt Du mir keine Ruhe?“ Bis hin zu der ungeheuren Klage Jesu am Kreuz, wenn er mit dem 
Psalm 22 ausruft: „Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?“

Ganz abgesehen davon, dass Jesus selber in seinen Streitreden mit den Pharisäern, aber 
auch in seinen Gleichnissen immer wieder Fragen stellt, mit denen er seine Zuhörer aus 
ihren überkommenen und festgefahrenen Denkgewohnheiten heraus holen wollte, damit sie 
offen werden für ein neues Denken, für das unerhört Neue seiner Gottesbotschaft.

Es ist schon etwas d’  ran: Ein Glaube, der nicht fragt, der den Zweifel nicht kennt, ist ein 
erstarrter, ein toter Glaube – auch wenn es uns lange, viel zu lange von der Kirche untersagt 
war und der Zweifel in ihren alten Sündenregistern vorkam. Es geht hier auch nicht um die 
zeitgeistige „Diktatur des Relativismus“, gegen die sich Kardinal Ratzinger schon vor seiner 
Erhebung zum Papst mit Recht aufgelehnt hat. Es kann aber auch nicht um eine Kirche 
gehen, die viel zu oft Antworten gibt auf Fragen, die niemand gestellt hat, und die Menschen 
mit ihren existentiellen Fragen alleine lässt. Es geht um einen erwachsenen, mündigen 
Glauben, der fest und unbeugsam erst dann werden kann, wenn er sich in Frage und 
Antwort immer wieder aus der Reserve locken lässt und „jederzeit bereit ist, jedem Rede und 
Antwort zu stehen, der nach dem Grund unserer Hoffnung fragt.“ (1 Petr 3,15) So gesehen 
ist tatsächlich an unserem Glauben vieles frag-würdig, der Frage wert und würdig!

III. Und damit sind wir endlich beim heutigen Evangelium und bei Thomas, den man etwas 
voreilig und unbedacht den „ungläubigen“ Thomas genannt hat. Thomas fragt und zweifelt ja 
nicht, weil er sich innerlich verweigert und wie ein moderner Skeptiker grundsätzlich alles in 
Frage stellt. Er hat sich vermutlich nur der Realität mutiger gestellt, der Realität, dass Jesu 
Kreuzestod alles in Frage stellte, was dieser gelebt, verkündet und in Gang gebracht hat. 
Thomas hatte sich eben nicht hinter den „verschlossenen Türen“ verschanzt wie die anderen 
Jünger. Thomas hat sich früher als die anderen hinaus und in die Konfrontation mit dem 
Unglauben gewagt. Und so muss er jetzt einen schmerzlichen Läuterungsprozess 



durchmachen, eine Läuterung, eine Klärung, die ohne das Aushalten der Fragen und Zweifel 
für ihn jedenfalls nicht zu haben war. Dass sein Zweifel jedoch nicht zur Verzweiflung wurde, 
macht deutlich, dass sein Glaube an Jesus zwar erschüttert, aber nicht verschüttet war. Und 
ist es nicht erstaunlich, um nicht zu sagen: atemberaubend, dass der Auferstandene den 
Zweifel des Thomas respektiert, ja ihn mit einer eigenen Begegnung belohnt? ER akzeptiert 
sogar seine Bedingung. „Wenn ich nicht...dann glaube ich nicht.“  Thomas ist von Jesu 
unerwarteter Reaktion überwältigt, der Durchbruch gelingt. Seine Fragen und Zweifel wurden 
ihm nicht zum Verhängnis, sondern führten ihn –  so würden wir heute sagen –  zu einem 
reflektierten, vertieften Glauben, der in das unsterbliche Bekenntnis mündet: „Mein Herr und 
mein Gott!“ Wer weiß, ob Thomas ohne seine Zweifel zu dieser Erkenntnis gelangt wäre, auf 
die sich bis heute der Glaube der Christen stützt: Dass Jesus spätestens seit seiner 
Auferweckung nicht nur Mensch, sondern auch Gott, „wahrer Mensch und wahrer Gott“  ist, 
der „Sohn Gottes“, wie wir ihn zu nennen, zu ihm zu beten pflegen?! Eine Antwort des 
Glaubens, geboren aus dem Zweifel und doch über allen Zweifel erhaben!

IV. Gewiss - und zu Ihrer Beruhigung, liebe Mitchristen: Es gibt einen blasierten, einen 
überheblichen, einen törichten Zweifel, welcher der redlichen Auseinandersetzung mit der 
Botschaft des Glaubens ausweicht. Darüber kann auch ein intellektuelles Scheingefecht 
nicht hinwegtäuschen. Ein solcher Zweifel frisst an der Substanz des Glaubens und wagt 
nicht die Übergabe von Herz und Verstand an Gott, der uns in Jesus Christus geradezu 
ansichtig geworden ist. Dort aber, wo wir den Mut haben, uns nicht nur unseres eigenen 
Verstandes (I. Kant) , sondern auch eines eigenen Glaubens zu bedienen; dort, wo wir uns 
nicht alles „vorkauen“  lassen, sondern uns um ein Christ-Sein  aus Einsicht und 
Entscheidung bemühen; dort, wo wir uns redlich und solidarisch mit den Zweifeln und Fragen 
der „Ungläubigen“ auseinandersetzen, dort vertieft sich in aller Regel unser Glaube, und aus 
der Fragwürdigkeit wird die Glaubwürdigkeit dessen, was uns seit den Tagen der Apostel in 
der Kirche gelehrt und weiterzugeben aufgetragen wird. „Nicht ich habe die Wahrheit, die 
Wahrheit hat mich.“ Wer auch immer das gesagt hat, er gibt nur mit anderen Worten die 
Erfahrung des Apostels Thomas wieder. 

Und so darf ich Ihnen wieder einmal und zum Schluss ein hilfreiches Buch empfehlen: „Mein 
Zweifelglaube“ (Freiburg Schweiz 2007) Der Heidelberger katholische Theologe Norbert 
Scholl hat es – so im Vorwort zu lesen – geschrieben:

 „Für alle, die glauben möchten und doch von Zweifeln geplagt sind – als Rückhalt in ihrer 
Unsicherheit; für alle, die felsenfest glauben und von keinerlei Zweifeln bedrängt werden – 
als Anfechtung in ihrer Sicherheit; für alle, die schwanken zwischen Zweifel und Glauben, 
zwischen Ungewissheit und Wagnis –  als Ermutigung in ihrer Aufrichtigkeit; für alle, die in 
einem Zweifelglauben leben – als Bestätigung in ihrem Suchen und Fragen.“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	Predigt am 15.04.2012 (2. Sonntag i.d. Osterzeit Lj.B) – Joh 20, 19-31
	Mein Zweifelglaube
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


