
Predigt in der Osternacht 07.04.2012
Untergang als Auferstehung

I. "Untergang als Auferstehung" – so überschrieb im Jahre 1998 die „linke“ 
Berliner TAZ (Tageszeitung) einen Artikel über den Mythos der "Titanic", 
nachdem bereits damals rund 14 Millionen im Kino diesen spektakulären Film 
vom tragisch versunkenen Ozeanriesen gesehen hatten, von einem 
technischen Wunderwerk, das laut Angabe seiner Planer und Erbauer als 
unsinkbar, als "ewiges" Schiff galt. Jetzt im April sind es exakt 100 Jahre her, 
dass der 1912 auf seiner Jungfernfahrt befindliche Luxusliner gesunken ist. 
Und zu diesem „Jubiläum“ kommt nun dieser mit 11 Oskars preisgekrönte Film 
in 3D-Version zurück in die Filmspieltheater. Es  geht tatsächlich eine 
eigenartige Faszination von diesem Schiffsunglück, aber auch von dem da 
hinein verwobenen Liebesdrama, aus. Hier fügen sich nicht nur Gegenwart und 
Zukunft zusammen. Der Zuschauer erfährt auch die handelnden Personen als 
gleich-zeitig. So fühlt er sich der Zeit mächtig, sieht sich als Teilhaber an Glück 
und Unglück, Liebe und Leid, Wirklichkeit und Traum. In der Seele werden die 
eigenen Wünsche, Hoffnungen und Ängste zum Schwingen gebracht. Liebe 
und Tod, Haß und Leben scheinen vor dem geistigen und körperlichen Auge 
auf. Das Liebespaar darf nicht sterben! Als am Ende des Films Jack und Rose 
in einer Art Vision als Brautpaar am Bug der Titanic erscheinen, sieht man sich 
in den eigenen Träumen bestätigt: Untergang als Auferstehung!
II. Für (je)den Mythos gilt: "Es geschah nirgends, ist aber immer!" Die 
Anziehungskraft der Titanic fügt diesem Kriterium eine weitere  biblische 
Erkenntnis hinzu: "Es geschah wirklich und es geschieht immer!" Und damit 
sind wir bei unserer Osterfeier und - wenn Sie so wollen - dem "Mythos" der 
Auferweckung Jesu Christi: "Es geschah wirklich und es geschieht immer!"; es 
geschieht jetzt, da wir feiernd das zentrale Ereignis der Heilsgeschichte 
erinnern und gegenwärtig setzen: "Der Herr ist auferstanden. Ja, er ist wahrhaft 
auferstanden!" Mit diesem Bibelwort begrüßt man sich seit jeher am Osterfest 
in der Ostkirche bis auf den heutigen Tag. Hier bei uns nehmen nur noch 
wenige Notiz vom christlichen Osterfest. Aber die Sehnsucht ist geblieben, die 
Sehnsucht nach Sinndeutung unseres Lebens über den Tod hinaus. Das sehen 
wir an solchen säkularen Mythen (Titanic) und der Bereitschaft der Menschen, 
sich ihnen auszusetzen. Hier wurde ein historisches Ereignis aus dem Jahre 
1912 im Verlauf der Geschichte zu einem Mythos, jedoch nicht als Märchen - 
genau so wenig wie die Auferstehung Christi ein Märchen ist- , sondern als 
geschichtliches Ereignis, als Tatsache: ganz nahe, ja entschlüsselt und  wirklich 
- und so mit dem Herzen, für den Glauben ganz gegenwärtig. Da ist die 
rettende Liebe genauso fühlbar wie das furchtbare Sterben. Die minutiös 
gefilmten Untergangsszenen erinnern förmlich an die Details der 
Passionsgeschichte der Evangelien, die wir uns in der Karwoche neu haben zu 
Kopf und Herzen gehen lassen. Im Kino hat dies die Wirkung der "katharsis", 
einer unmerklichen Reinigungshandlung: Der Wahn von der Unsinkbarbarkeit 
dieses Ozeandampfers, dieses zweiten "Turmbaus von Babel", wird 
zurückgewiesen. Der Tod von 1.500 Passagieren und das Überleben der 
Geretteten gelten als Sühne, als "Reinigungsbad" im kalten, salzigen Meer, als 
Reinigung von Hochmut und Gottvergessenheit. Durch das Untergehen in den 
Fluten des Meeres, dieser schrecklichen "Taufe", sterben die Opfer ihrem 
bisherigen Leben ab, werden sie "wiedergeboren" zu einem neuen Leben. 
"Näher mein Gott zu dir": Diesen ergreifenden Choral soll ja die Bordkapelle 
gespielt haben, als die Titanic vollends in den Fluten versank.



2

Die rätselhafte Wirklichkeit von Untergang und Neuanfang, vom Sterben und 
von der Hoffnung, daß der Tod nicht das letzte Wort behält: Das alles begleitet 
uns mit der "Titanic" durch unsere Zeit. Dieses versunkene Schiff steht nicht 
nur für den verblendeten Gigantismus einer Epoche, für das "Titanische", für 
die "Vermessenheit" des modernen Menschen. Die "Titanic" symbolisiert auch 
den Wunsch nach dem Weiterbestehen, nach Festigkeit und Ewigkeit, eben 
"Untergang als Auferstehung".
III. Und eben dies ist die unzerstörbare Botschaft des christlichen 
Osterglaubens, die von Gott selber kommt. Dieses Ereignis, daß der so 
schrecklich am Kreuz verendete Jesus von Gott aus dem Tod errettet wurde, 
war so weltbewegend, daß es aller Weltgeschichte, aller Vergangenheit und 
Zukunft den Stempel aufdrückte - wie ein Mythos aber nicht als ein Mythos. Im 
Schein der Osterkerze, im Banne des Osterevangeliums, in der 
unnachahmlichen Dramaturgie der Osternachtliturgie erkennen wir uns und 
unsere Welt in einem neuen Licht: Es geschah - nicht nirgends, sondern 
damals in Jerusalem! Es geschah wirklich und es geschieht immer, wo Jesu 
Evangelium verkündet wird und die Sakramente der Kirche gefeiert werden. Es 
geschieht jetzt, wenn dieses Kind die Taufe empfängt: Die kleine Leah nimmt - 
und zum Glück wissen nur wir um den tödlichen Ernst ihrer Taufe - bereits ihren 
eigenen Tod vorweg: "...begraben mit Christus durch die Taufe auf seinen 
Tod", wie uns der Apostel Paulus vorhin in der Epistel zurief, und so „wie 
Christus durch die Herrlichkeit des Vaters von den Toten auferweckt wurde, so 
sollen auch wir als neue Menschen leben." (Röm 6, 3-11)
Und dafür sorgen Sie, liebe Familie NN.: Nachdem Sie diesem verstoßenen, 
ausgesetzten Kind durch die Adoption bereits ein neues Leben geschenkt 
haben, geht es nun darum, es noch einmal zu einem „neuen Leben“, zu einem 
Christsein aus Einsicht und Entscheidung zu führen: In Ihrer Familie, in unserer 
Gemeinde als „neue Menschen“  zu leben –  mit all den schönen, aber auch 
schweren Konsequenzen, die mit der Nachfolge des gekreuzigten und 
auferweckten Herrn verbunden sind.
Und wir alle, die wir in dieser Osternacht unser Taufversprechen erneuern: Wir 
wollen uns neu zu einem Christsein aus Einsicht und Entscheidung 
entschließen: "Näher mein Gott zu dir, näher zu dir!" –  Näher, o Christ, zu 
Deinem Gott; näher, o Herr, zu Dir!“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

