
Predigt am 05.04.2012 (Gründonnerstag) – Ex 12,1-8.11-14; Joh 13,1-5
Was für ein Gott?!

I. Seit Jahren bereitet es mir und vielen in der Gemeinde „Bauchschmerzen“, dass am 
Gründonnerstag – noch dazu bei der eigentlichen Erstkommunion unserer Kinder - dieser dunkle 
Text gelesen wird. Ich meine die 1. Lesung aus dem Buch Exodus, wo von der ersten 
Pessachfeier der Juden in Ägypten berichtet wurde. Was ist das für ein Gott, der „durch Ägypten 
geht und jeden Erstgeborenen erschlägt bei Mensch und Vieh“? Hätte er seine Israeliten nicht 
auch anders befreien können? Musste so viel Blut fließen und so viel unschuldiges Leben 
umkommen? (In der Osternachtfeier ist es ähnlich, wenn wir den Bericht vom Durchzug durch 
das rote Meer hören, und „Israel die Ägypter tot am Strand liegen“ sah)

Die Liturgie der Kirche besteht auf dieser Lesung, damit wir den Zusammenhang zwischen dem 
Abendmahl der Christen und dem Pessachmahl der Juden erkennen. Doch was erkennen wir?: 
Der Gott der Befreiung ist zugleich der Gott der Zerstörung! Da hilft es wenig, zu betonen, dass 
es auch in der Bibel eine wachsende Gotteserkenntnis gibt, die auf dieser frühen Stufe noch das 
primitive Freund-Feind-Denken kennt und ohne solche blutigen Exzesse meinte, nicht 
auskommen zu können. Müsste aber nicht gerade Gott andere Wege beschreiten, um Israel aus 
der Versklavung durch die Ägypter zu retten? Ist es wirklich nur die klassische Projektion des 
Menschen, der seine eigene Gewaltbereitschaft und Gewalttätigkeit in Gott selbst hineinverlegt? 
Nein, wir können und brauchen Gott nicht freizusprechen, wenn seine Heilsgeschichte immer 
wieder als Kehrseite Unheilsgeschichte für so viele Menschen bedeutet hat. Unsere Kinder 
werden eines Tages den harmlosen, lieben Gott ohnehin aus ihrem Leben verabschieden, wenn 
wir sie nicht schon früh genug gelehrt haben, mit einem Gott zu leben, der auch seine dunklen, 
rätselhaften Seiten hat. Elie Wiesel, der wie kein anderer unter der Gottesfrage nach Auschwitz 
gelitten hat, er weiß, wovon er spricht, wenn er schreibt: „Gott ist zugleich Frage und Antwort, 
Bindung und Bruch, Schmerz und Heilung, Verletzung und Friede, Zorn und Vergebung. ER IST, 
und das muss uns genügen!“ (Alle Flüsse fließen ins Meer, Autobiographie Hamburg 1995) Nein, 
es genügt uns nicht –  und wir werden gleich sehen, dass es gerade diese erschreckende 
Ambivalenz ist, von der Jesus das Gottesbild Israels befreien wollte.

Und doch, liebe Kinder, liebe Eltern, liebe Gemeinde! Verstehen werden wir es wohl nie, was 
das für ein Gott ist, mit dem es Mose, mit dem es die Israeliten und die Ägypter zu tun bekamen! 
Auch Jesus hat uns ja nicht einfach den „lieben“  Gott gezeigt, so als habe der Gott und Vater 
Jesu Christi überhaupt nichts zu tun mit dem gestrengen Gott des Alten Testamentes. Bereits 
dort, im Alten Testament, hat Gott ja auch zärtliche und liebevolle Seiten: „Als Israel jung war, 
gewann ich ihn lieb und aus Ägypten rief ich meinen Sohn. Doch je mehr ich sie rief, desto mehr 
liefen sie von mir weg...Da zog ich sie an mich mit Fesseln der Liebe...Wie Eltern, die den 
Säugling an ihre Wangen heben, war ich für sie da...Wie könnte ich dich preisgeben, Efraim, wie 
von dir lassen, Israel?! Denn ich bin Gott, nicht ein Mensch, der Heilige in deiner Mitte."“So heißt 
es im 11. Kapitel beim Propheten Hosea.

Hier also, hier bereits im AT, steht dieser Satz, den wir nie außer Acht lassen dürfen, wenn wir 
Gott nicht mehr verstehen können: „Denn ich bin Gott und nicht ein Mensch!“ Freilich, die 
Bibel und auch wir können von Gott nur reden in menschlicher Sprache, in menschlichen Bildern 
–  und doch vergessen wir allzu oft, dass dies doch nur hilflose Hilfsmittel sind, um uns ihm 
anzunähern. Er selber aber bleibt voller Rätsel und ein ewiges, unauslotbares Geheimnis. 

Was uns jedoch die Heilige Schrift über ihn sagt und was uns Jesus von Nazareth 
unüberbietbar bestätigt hat, das ist die unausdenkliche Wahrheit, dass dieser Gott „ein 
bedingungslos liebender Gott“  ist (E. Biser), unendlich an unserem Glück, an unserem Heil 
interessiert ist, ja, dass er bereit war, dafür so weit zu uns herabzusteigen, dass wir ihn wieder 
nur mit großer Mühe als Gott erkennen konnten. Denn heute Abend sehen wir ihn nicht ganz 
oben, sondern ganz unten. Wenn er selber es war, der da in Jesus Christus über diese Erde ging 
und aus Liebe zu uns Menschen den Gang ans Kreuz angetreten ist; wenn es derselbe Gott ist, 
der sich in seinem Sohne herabbeugt und den Jüngern die Füße wäscht, wir spüren es: Es wird 
nicht einfacher, an ihn zu glauben! Ob Gott ganz oben oder ganz unten, unerreichbar ist für 
uns oder uns ganz nahe: Er gibt uns immer Rätsel auf, und wir verstehen ihn nicht – es sei denn, 
wir ahnen seine Liebe, die wiederum, wie alle Liebe, ein unergründliches Geheimnis ist: Zärtlich 



und streng, fordernd und werbend zugleich! Liebe wird nur von der Liebe verstanden:„Es ist 
Unsinn sagt die Vernunft. Es ist, was es ist, sagt die Liebe!“ So beginnt das bekannte Gedicht 
von Erich Fried.

II. „Begreift Ihr, was ich an Euch getan habe?“, fragt Jesus seine verdutzten bis entsetzten 
Jünger nach der Fußwaschung. Nein, begreifen können sie es nicht! Dass er – wie ein Sklave – 
vor ihnen kniet: Er, der Herr und Meister, das begreifen sie nicht! Aber dass er ihnen ein Beispiel 
gegeben hat, das können sie erkennen, das sollen sie verstehen und begreifen! Bevor er mit 
ihnen das Abschiedsmahl hält, will er ihnen und uns heute zeigen, dass zur Eucharistie, zur Hl. 
Kommunion die Bereitschaft zum Dienen gehört. Herrschen ist menschlich, Dienen ist 
göttlich! Das muss uns mit Brot und Wein in Fleisch und Blut übergehen. Das ist (!) sein Fleisch 
und Blut, dafür hat er gelebt, dafür ist er in diesen schrecklichen Tod gegangen: Dass wir 
verstehen, dass Gott nicht zu verstehen ist; , dass wir aber ahnen, glauben können, dass er 
die große, herrliche und schwierige Liebe ist, die unser Leben umfängt, dass ER der verborgene 
Sinn ist in allem sinnlosen Leid und Tod, - dass wir es nicht mit einem Gott zu tun haben, der uns 
verschlingen, sondern der unsere Nahrung werden will.

Noch einmal: Mit einer allzu harmlosen Rede von Gott tun wir weder uns noch unseren Kindern 
einen Gefallen, liebe Schwestern und Brüder! Heute Abend sind wir beieinander, um uns mit 
Jesus diesem dunklen Gott zu ergeben und bei ihm Schutz zu suchen in den Nöten dieser 
zwiespältigen Welt, in den bedrängenden Fragen unseres angefochtenen Glaubens. Wenn wir 
Eucharistie feiern, feiern wir nicht nur seinen Tod, sondern auch seine Auferstehung, bis er 
wiederkommt. Ostern ist jedoch nicht das typische „happy end“  einer erfundenen Geschichte, 
sondern die völlig unerwartbare Tat eines unbegreiflichen Gottes, der alles zum Guten zu 
wenden vermag, für den selbst der Tod keine unüberwindliche Grenze ist. 

Tatsächlich, liebe Kinder, liebe Gemeinde, das Osterfest leuchtet bereits herüber in das 
Geschehen des Gründonnerstag: Es ist der Gott der bedingungslosen Liebe, dem Jesus die 
Ambivalenz, die Zwielichtigkeit eines - heute gütigen und morgen zürnenden - Gottes für immer 
genommen hat, ein Gott, der „ seine Sonne aufgehen lässt über Guten und Bösen“ (Mt 5,45)  ja 
„der gütig ist –  selbst gegen die Undankbaren und Bösen“ (Lk 6,35) –  wie es Jesus in der 
Bergpredigt proklamiert hat. Diesen Gott wollte Jesus bezeugen mit seinen Worten und Taten, für 
diese Gottesbotschaft war er bereit zu sterben ,und deshalb betet er am Kreuz: „Vater, vergib 
ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.“ Seine Auferweckung – das ist Gottes Bestätigung: Ja, 
ich bin ein Gott des Lebens und nicht des Todes! Vor mir braucht Ihr Euch nicht länger zu 
fürchten! Versucht, mich zu lieben, und schaut auf Jesus, wenn Euch doch wieder der Zweifel 
überfällt, ob ich es wirklich gut mit Euch meine. Und wenn Ihr doch wieder irre zu werden droht 
an mir und zurückfallt in die Angst vor Gott, dann erinnert Euch seiner letzten Worte und seines 
letzten Mahles mit seinen Jüngern. 

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD

2


	Predigt am 05.04.2012 (Gründonnerstag) – Ex 12,1-8.11-14; Joh 13,1-5
	Die Liturgie der Kirche besteht auf dieser Lesung, damit wir den Zusammenhang zwischen dem Abendmahl der Christen und dem Pessachmahl der Juden erkennen. Doch was erkennen wir?: Der Gott der Befreiung ist zugleich der Gott der Zerstörung! Da hilft es wenig, zu betonen, dass es auch in der Bibel eine wachsende Gotteserkenntnis gibt, die auf dieser frühen Stufe noch das primitive Freund-Feind-Denken kennt und ohne solche blutigen Exzesse meinte, nicht auskommen zu können. Müsste aber nicht gerade Gott andere Wege beschreiten, um Israel aus der Versklavung durch die Ägypter zu retten? Ist es wirklich nur die klassische Projektion des Menschen, der seine eigene Gewaltbereitschaft und Gewalttätigkeit in Gott selbst hineinverlegt? Nein, wir können und brauchen Gott nicht freizusprechen, wenn seine Heilsgeschichte immer wieder als Kehrseite Unheilsgeschichte für so viele Menschen bedeutet hat. Unsere Kinder werden eines Tages den harmlosen, lieben Gott ohnehin aus ihrem Leben verabschieden, wenn wir sie nicht schon früh genug gelehrt haben, mit einem Gott zu leben, der auch seine dunklen, rätselhaften Seiten hat. Elie Wiesel, der wie kein anderer unter der Gottesfrage nach Auschwitz gelitten hat, er weiß, wovon er spricht, wenn er schreibt: „Gott ist zugleich Frage und Antwort, Bindung und Bruch, Schmerz und Heilung, Verletzung und Friede, Zorn und Vergebung. ER IST, und das muss uns genügen!“ (Alle Flüsse fließen ins Meer, Autobiographie Hamburg 1995) Nein, es genügt uns nicht – und wir werden gleich sehen, dass es gerade diese erschreckende Ambivalenz ist, von der Jesus das Gottesbild Israels befreien wollte.
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD


