
Predigt im Bußgottesdienst am Palmsonntag 01.04.2012 – Mt 26,20-25; 47-49

Verraten und verkauft

I.  „Als Gott über meinen Erdenstaub blies, um ihm meine Seele einzupflanzen, muss er 
zu heftig geblasen haben. Ich habe mich nie erholt von diesem Anhauch Gottes. Ich 
habe nie aufgehört, wie eine Kerze zu zittern, wie eine flackernde Kerze zu zittern.....“ 
Diese dunklen Worte stammen von der französischen Schriftstellerin Marie Noel (1967 
in Auxerre verstorben); sie gehört zweifellos zu den leidenschaftlichen Gottsuchern 
unserer Zeit. Vor allem ihr Tagebuch (Notes intimes), dem ich das Eingangszitat 
entnommen habe,  ist ein einmaliges Dokument ihrer schweren und dunklen 
Erfahrungen mit Gott. Marie Noel war eine „exemplarisch an Gott leidende 
Zeitgenossin“  (J. Zink) Sie ist es auch, die zutiefst erschüttert ist über den 
unglücklichen Judas und die abgründigen biblischen Aussagen über ihn. So schildert 
sie einmal, wie sie bereits als Kind über jenes Wort Jesu im eben gehörten Evangelium 
entsetzt war: „Wehe dem Menschen, durch den der Menschensohn verraten wird. Für 
ihn wäre es besser, wenn er nie geboren worden wäre.“

Schon Kinder können also empfinden, was man die Tragödie des Judas nennen 
möchte, und das Rätsel seiner Bestimmung im Heilsplan Gottes. Sollte Gott tatsächlich 
den Verrat des Judas einkalkuliert haben in die Passion seines Sohnes? Zweifellos gibt 
es Stellen in den vier Evangelien, die so verstanden werden können. Dieses 
abgründige Wort, dass es besser gewesen wäre, Judas wäre nie geboren worden, ist 
mit das Schlimmste, was die Bibel je über einen Menschen gesagt hat. Und wenn es in 
Apg 1,25 heißt, Judas sei durch seinen Selbstmord „ an jenen Ort gegangen, der ihm 
bestimmt war“, scheint klar zu sein, dass damit die Hölle gemeint ist, die nur auf diesen 
Schlimmsten aller Verräter gewartet zu haben scheint. Sollte Gott derart ein 
Menschenleben missbraucht haben, um ihn dann mit der ewigen Verdammnis zu 
bestrafen? Sollte Jesus sich so geirrt haben, als er Judas zu einem seiner zwölf Apostel 
machte, wenn er doch wusste: „Einer von Euch wird mich verraten!“? Machen es sich 
die Evangelisten nicht zu leicht, wenn sie Judas immer neu denunzieren als einen, der 
von vorneherein Böses im Schilde führte, - und noch dazu aus schierer Geldgier seine 
schreckliche Tat beging? Fragen über Fragen, die mich jedes Jahr beim Lesen und 
Hören der Passionsgeschichte(n) bedrängen!

„Kaum einem Menschen tut die Bibel so unrecht wie Judas. Es ist beinahe so, als wenn 
man ihn absichtlich diffamieren müsste (!), um durch seine Anschuldigung zum 
Ausdruck zu bringen, wie sehr man sich von ihm unterscheide.“ (E. Drewermann) Wer 
Judas in Wahrheit war und was die tatsächlichen Motive für seine entsetzliche Tat 
waren, das können wir nur vermuten. Zu widersprüchlich sind die biblischen Aussagen 
über ihn, wenn er auf der einen Seite dämonisiert und damit unfreiwillig entlastet wird: 
„Da führ der Satan in ihn...“ heißt es bei Lk 6,16. Das würde doch heißen, dass er gar 
nichts dafür konnte; dass er gar nicht Herr war über sich selbst, und demnach 
„mildernde Umstände“  beanspruchen könnte. Auf der anderen Seite wird ihm 
vorgeworfen, dass es sein freier Entschluss war, Jesus an seine Feinde auszuliefern. 
Er hätte es sich ja noch einmal anders überlegen können, nachdem ihm Jesus seinen 
Verrat vorher sagte. So aber erscheint Judas gerade in seiner Widersprüchlichkeit und 
Zerrissenheit als Typos: Die Bibel stellt uns in seiner Gestalt unsere eigene typische 
Möglichkeit zum Verrat, unsere eigene zwiespältige Persönlichkeit vor Augen. Es geht 
tatsächlich um uns (!), wenn wir die schreckliche Verirrung des Judas bedenken - erst 
recht aber ihre schrecklichen Folgen! Bereits die übrigen Apostel scheinen dies geahnt 
zu haben, wenn sie vor Judas nacheinander ausrufen: „Bin ich es etwa, Herr?“ 



Ich bin sehr erleichtert über diese bange Frage und die Unsicherheit der Jünger. Sie 
spüren, dass sie selbst längst nicht davor gefeit sind, mit Jesus ihre eigene 
Überzeugung, ja sein Vertrauen und ihre Treue zu ihm zu verraten. Und Jesus, der die 
Wankelmütigkeit seiner Freude und die Großspurigkeit gerades des Petrus kennt, er 
nennt noch im Augenblick des Verrates Judas seinen Freund: „Freund, dazu bist Du 
gekommen?“, spricht er zu ihm, als er den sprichwörtlichen „Judas-Kuss“  von ihm 
empfängt. Er hat Judas gerade nicht (!) aufgegeben; er erträgt die Tat seines Freundes, 
der geradezu als sein böser Schatten erscheint, als die Nachtseite der Lichtgestalt des 
Herrn geschildert wird.

II. Es sind einmal mehr die Künstler, die mit ihrer eigenen Intuition dies alles besser 
verstanden haben als die spätere Christenheit, die Judas zum „Sündenbock“  für ihre 
eigene verdrängte Untreue gemacht hat –  und noch dazu Judas mit „den Juden“ 
gleichsetzte, die man zum „Volk der Gottesmörder“ abstempelte und dementsprechend 
misshandelte. Von Tilman Riemenschneider stammt die für mich ergreifendste 
Darstellung der Begegnung zwischen Jesus und Judas. Sie wagt es, von einem 
geheimen Einverständnis zwischen beiden auszugehen. Der berühmte Heilig-Blut-Altar, 
der in Rothenburg ob der Tauber in der dortigen Jakobus-Kirche zu bewundern ist, er 
zeigt in der Abendmahlsszene Judas, wie er als einziger bereits aufgestanden und im 
Gehen begriffen ist. Ihrer beider Blicke begegnen sich voller Trauer: Jesus und Judas, 
der Verratene und der Verräter! Der Künstler scheint geahnt zu haben, dass Judas nur 
das vollstreckte, was Gott selber beabsichtigt hat. „Er hat seinen eigenen Sohn nicht 
verschont, sondern ihn für uns alle dahin gegeben.“ (Röm 8,32). Im Römerbrief 
verwendet der Apostel Paulus an dieser Stelle dasselbe griechische Wort, das wir im 
Zusammenhang mit Judas stets mit „verraten“  übersetzt finden: paradidonai. Paulus 
nimmt dasselbe Wort, um zu sagen, was Gott selber mit Jesus vorhatte: nämlich ihn 
„hinzugeben“, dranzugeben, preiszugeben an uns Sünder. Dann wäre womöglich des 
Judas rätselhafter Kuss im Garten Gethsemani gar nicht das besonders hinterhältige 
Zeichen des Verrats gewesen, sondern ein ganz und gar ehrlich gemeintes Zeichen der 
bleibenden Verbundenheit mit Jesus?!

Warum also sollte es nicht so (!) gewesen sein, dass Judas tatsächlich dachte, er 
könne Jesus durch seine „Auslieferung“ gleichsam dazu zwingen, seine göttliche Macht 
zu offenbaren –  oder wenigstens vor dem Hohen Rat endlich seine Unschuld zu 
beweisen? Dann wäre seine Verzweiflung für mich nur umso verständlicher, wenn er 
erkennen musste, dass sein Plan gescheitert ist; wenn er nun mit ansehen musste, wie 
Jesus ohnmächtig alles mit sich geschehen lässt, und das Todesurteil über ihm nieder 
geht. Jetzt hat auch sein (!) Leben keinen Sinn mehr – und er macht ihm vorzeitig ein 
Ende. „...dann ging er weg und erhängte sich“ (Mt 27,5) Vorher aber bekennt er sich 
schuldig, wenn er hingeht zu den Hohepriestern, ihnen den „Judas-Lohn“ zurückbringt 
und spricht: „Ich habe gesündigt und Euch einen unschuldigen Menschen ausgeliefert.“ 
(27,4). Voller Reue erkennt Judas, was er angerichtet hat, und wie auf tragische Weise 
seine Tat zum Auftakt der Passion seines geliebten Meisters wurde.

III. Alles, was ich bislang sagen wollte, ist, dass dies uns deutlich wird: Was Judas 
umtrieb und zu Fall brachte, hat mit Dir und mit mir selbst zu tun. Seinen Zwiespalt, 
seine Zerrissenheit, seine fehl geleitete Jüngerschaft kann keiner von uns weit von sich 
weisen. Erst recht, wenn wir jenen tieferen religiösen Konflikt begreifen, den ich 
schlussendlich hinter seinem Verrat vermute –  und den ich Ihnen nun doch noch 
zumuten muss:

„Judas vermag den Schritt nicht zu tun, der aus der festen Ordnung jüdischen Lebens 
in die gefährliche Freiheit des Evangeliums führt.“ (G. Bornkamm) Judas war –  so 
seine für mich plausibelste Erklärung - verunsichert durch die Kühnheit Jesu, der es 
gewagt hat, das strenggläubige Gesetzesverständnis der religiösen Führer, ihr Wissen 

2



von Gott und seinem Willen, in aller Öffentlichkeit in Frage zu stellen. Da kann der 
gesetzestreue Jude Judas nicht mehr mit –  und eines Tages mag ihm klar geworden 
sein, dass ihn das heilige Gesetz Gottes selbst, dass ihn die Thora Israels zum Handeln 
zwinge. Denn im 5. Buch Mose steht geschrieben: „Jener Prophet aber soll getötet 
werden, der gegen den Herrn, deinen Gott, Auflehnung gepredigt hat, um euch 
abzubringen von dem Weg, auf welchem zu gehen euch der Ewige befohlen hat. So 
sollst du das Böse wegschaffen aus deiner Mitte.“ (Dtn 13,6) So hätte Judas also in 
Jesus einen solchen falschen Propheten gesehen, der des Todes schuldig ist, weil er 
doch genau solches getan hat.!?

Verstehen Sie, Schwestern und Brüder, was das bedeuten würde?!: Da hätte Judas die 
Welt, die Welt Gottes, nicht mehr verstanden! Da wäre also Judas schlussendlich 
zerrissen worden von einem fürchterlichen „Loyalitätskonflikt“, wie man heute sagt: Dem 
Gesetz Gottes oder aber dem zu folgen, den er einst sagen hörte: „Ihr habt gehört, 
dass zu den Alten gesagt worden ist...Ich aber sage Euch!“ Da hätte Judas Angst 
bekommen vor der bezwingenden Kraft der Güte Jesu, welche die alte Ordnung ins 
Wanken brachte! Da hätte er Jesu Botschaft von einem bedingungslos liebenden Gott 
als puren Widerspruch zu seinem erlernten und verinnerlichten Bild von einem 
bedingungslos gerechten und damit unerbittlich strafenden Gott empfunden. Da wäre 
Jesus für Judas einfach zu groß, zu kühn, zu gütig gewesen! Alles an ihm wäre ihm 
dann irgendwie zu viel, zu weit, zu offen, zu „liberal“ vorgekommen! Aber deshalb kann 
es ja in seinen Augen auch nicht einfach falsch sein, was Jesus lehrt. Hin und her 
gerissen von diesem Zwiespalt und Widerspruch hätte ihn dann doch die Überzeugung 
überwältigt, dass alles, was Jesus tat und lehrte, ein Verrat an Gottes Gesetz war, eine 
einzige Auflehnung gegen Israels geheiligte Ordnung, deren Erneuerung, nicht deren 
Demontage sich Judas von Jesus erhofft hatte. Dagegen wäre dann sein eigener Verrat 
an Jesus entschuldbar, weil er ja nur Gottes Gesetz befolgen würde, wenn er ihn 
ausliefert, damit ein solcher Prophet weg geschafft würde aus der Mitte des Volkes. 
Was für ein Drama, das sich da im Herzen von Judas abgespielt haben mag?!

Und wenn es denn so gewesen wäre, liebe Gemeinde: Dass also Judas an jenem 
Gegensatz von Gesetz und Gnade zerbrochen ist, der ja bis auf den heutigen Tag die 
Geschichte der Kirche durchzieht und der auch einen jeden von uns mit Jesu 
Gottesbotschaft Hals über Kopf in Konflikt bringen kann –  ist es da nicht tröstlich, 
wenigstens, was sein schmähliches Ende betrifft, mit Gottes Gnade rechnen zu 
können? Dass Gott ihn eben nicht für immer verworfen, sondern aufgefangen hat mit 
grenzenlosem Erbarmen? 

Und damit kehren wir zurück zu jenem bereits am Anfang unseres Bußgottesdienstes 
erwähnten Säulenkapitell in der Kathedrale von Vezelay –  mit seinen zwei 
Darstellungen des Judas. Die eine Skulptur zeigt ihn in grässlicher Szene: seine Leiche 
mit dem Strick um den Hals, der Mund mit der herausgewürgten Zunge, offen wie zu 
einem nie endenden Schrei. Die andere zeigt dem Betrachter, wie Jesus ihn auf seinem 
Rücken trägt, wie der Gute Hirt, der das verlorene Schaf auf seinen starken Schultern 
zurück bringt, zurück trägt in Gottes Erbarmen. Beides: Den Schrei des Judas, aber 
auch sein Gebet zum Guten Hirten, vollziehen wir gleichsam nach mit jenem Lied, 
dessen Text und Melodie von Martin Luther stammt, dem „leidenschaftlichen 
Gottsucher“, wie ihn Papst Benedikt in Erfurt genannt hat. Er legt uns in freier 
Übertragung das „De profundis“ des Psalmes 130 in den Mund in diesem Lied, das wir 
jetzt singen müssen (!): „Aus tiefer Not schrei ich zu dir. O Herr, erhör mein Rufen...Es 
ist allein der gute Hirt, der Israel erlösen wird aus seinen Sünden allen.“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD

3


	Verraten und verkauft
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD


