Predigt am Aschermittwoch: 22.02.2012
Christ: Werde, der du bist!

l. ,Wie nun? Ich bin! Aber ich habe mich nicht. Darum werden wir erst.” Wie
sehr war ich beeindruckt, als ein ,Sonderling“ an der Theke in meiner Stammkneipe
wie aus heiterem Himmel Ernst Bloch zitierte. Da er einst Schauspieler war, konnte
der alte Herr dieses Wort deklamieren und ihm damit jene Bedeutungsschwere
verleihen, die ihm zweifellos eignet: ,Wie nun? Ich bin! Aber ich habe mich nicht.
Darum werden wir erst.” Ernst Bloch: Der atheistische Jude aus Ludwigshafen, der
marxistische Denker, der dem ,Prinzip Hoffnung“ verpflichtete Philosoph, er hat
dieses Diktum dem Band 1 seiner Gesamtausgabe vorausgestellt. Er heif3t
»opuren®, Spuren, die hinfuhren wollen zu Sinn und Deutung des Daseins: ,Wie
nun? Ich bin! Aber ich habe mich nicht. Darum werden wir erst.“ Dieses Wort, diese
Weisheit, diese Wahrheit — steht sie nicht auch insgeheim Uber jedem
Aschermittwoch? Erst recht, wenn wir es ein wenig abwandeln und sagen: Wie nun?:
Ich bin! Aber bald nicht mehr. Was wird aus mir werden?

Wenn der Tod in unser Bewusstsein ruckt, meldet sich die bange Frage: Was wird
aus mir werden, wenn ich nicht (!) mehr bin? Die Asche, die uns heute aufs Haupt
gestreut wird, ist ein starkes Zeichen! Sie spricht von der Verganglichkeit, der
Hinfalligkeit unseres kreaturlichen Lebens. Im Symbol der Asche empfangen wir das
Zeichen der Bul3e, das uns vor Augen stellt, wie verkehrt wir leben, wenn wir unser
Herz an das verlieren, was doch verganglich und sterblich ist; wenn wir Gott aus dem
Auge verlieren: Ohne IHN ,werden® wir nicht, werden wir nicht wahrhaft Mensch,
sondern schlimmstenfalls Unmensch. ,,Werde, der du bist!*, heil3t es darum schon
bei den alten Griechen (Pindar, 5. Jh. v. Chr.) Goethe und Hermann Hesse haben es
aufgegriffen und zu einer padagogischen Maxime gemacht.

Il. Der Aschermittwoch hat seine eigene, eigenwillige Padagogik: Wir ,werden”
Staub: ,Erde zu Erde, Asche zu Asche!” Wir werden schonungslos konfrontiert mit
der Endlichkeit und Hinfalligkeit unseres Lebens. In aller Regel tut uns das gut, weil
wir damit zugleich an die Kostbarkeit und Unwiederbringlichkeit unserer Lebenszeit,
unserer Lebenstage erinnert und dazu ermutigt werden, nicht in den Tag hinein zu
leben, wie man sagt. Aber: Was wird aus mir werden — wenn ich zu Staub zerfallen
bin? Sogar einen so tiefglaubigen Christenmenschen wie den Seligen Papst
Johannes XXIIl. Gberkam in groRRer Trauer der Zweifel, ob das christliche Prinzip
Hoffnung nicht womdglich doch trligerisch ist:

Es gibt diese anrlhrende Begebenheit aus dem Leben von Angelo Giuseppe
Roncalli, dem spateren und so unvergesslich gebliebenen Konzils-Papst. Sein
Privatsekretar, der spatere italienische Bischof Capovilla verburgte sich daflr, dass
es so gewesen ist, auch wenn es so gar nicht in das sonst so fromme Leben von
Roncalli passen will: Am 13. November 1953 beerdigte der Patriarch von Venedig,
Kardinal Roncalli, seine geliebte Schwester Ancilla auf dem Friedhof ihres
Heimatdorfes Sotto il monte bei Bergamo. Auf dem Weg zuriick zum Bahnhof horte
ihn sein Seketar Capovilla tonlos flustern und vor sich hinsprechen: ,,Guai a noi, si
fosse tutta un illusione!- Wehe uns, wenn alles nur eine einzige Illusion
gewesen ist!“ Wehe uns, wenn unser Glaube nur eine lllusion, ein einziger
Schwindel ist, wenn unsere Hoffnung Uber den Tod hinaus betrogen wird! Schon
Paulus weil® um die fatalen Konsequenzen: ,Dann wére unsere Verkiindigung leer
und euer Glaube sinnlos, nutzlos...und wir sind erbdrmlicher daran als alle anderen
Menschen.” (1 Kor 15, 13-19)

Auch dazu ist die dsterliche Bul3zeit, die Fastenzeit, die wir heute beginnen, da: Dass
wir unsere Zweifel ernst nehmen, die auch Ernst Bloch auf seine Weise nicht los



wurde, wenn er einmal schreibt: ,Nur ein Atheist kann ein guter Christ sein, gewiss
aber auch: Nur ein Christ kann ein guter Atheist sein“. Durch Umkehr und Bulle
sollen wir zu jener Glaubensgewissheit zurlck finden, die uns schon heute freiwillig
fasten, verzichten lasst, um uns auf den gréften, unfreiwilligen Verzicht am Ende
unserer Tage vorzubereiten, wenn wir auf unser Leben verzichten, wenn es ans
Sterben geht.

lll. Wer heute das Aschenkreuz empfangt, kommt also illusionslos mit dem Elend
unseres sterblichen Lebens, aber auch einer todverfallenen Welt in Beruhrung.
,Elend”“ — das ist ein uraltes Wort unserer deutschen Sprache. ,Eli lenti” hiel3 es
ursprunglich im Althochdeutschen und meinte ein Leben in der Fremde, in fremdem
Land, im Exil unter dem Vorzeichen letzter Heimatlosigkeit. Menschen, die darum
wissen, Christen, die wissen, dass sie hier auf Erden ,keine bleibende Stadt“ haben
(Hebr 13,14), haben keine Angst, dieser Wahrheit ins Auge zu blicken. Ernst Bloch
hatte auch davon eine Ahnung, wenn er sein berthmtes ,Prinzip Hoffnung“ mit den
Worten beschlieldt: ,...was jedem in die Kindheit scheint und wo doch noch niemand
war: Heimat.” Bei Paulus hort sich das so an: ,Unsere Heimat aber ist im Himmel...“
(Phil 3,20) Das ist keine billige Vertrostung, sondern eine verheil3ungsvolle
Desillusionierung!

In der heute beginnenden dsterlichen Buldzeit wollen wir uns wieder eintben in einen
Lebensstil, der einem Leben dient, in dem Gott die Mitte ist. Deshalb wird uns ja die
Asche in der Form des Kreuzes aufgelegt, - weil wir jenem Leben trauen, das Jesus
Christus verkoérpert. Der Tod konnte ihm nichts mehr nehmen, weil er schon alles
hergegeben hatte. Tod und Sinde haben sich an ihm gleichsam totgelaufen; sein
Kreuz hat uns ein anderes Leben erworben, - ein Leben, das nicht auf Kosten
anderer, sondern zu ihren Gunsten geht, ein Leben, dessen Kraft Gott selber ist —
das ewige Leben, wie wir gemeinhin sagen. Dieses Leben, das uns in der Taufe
geschenkt wurde: Wir sollen es wieder deutlicher zum Vorschein bringen in Fasten,
Gebet und Werken der Liebe, wie es uns das Evangelium des Aschermittwochs
alljahrlich neu ans Herz legt. ,,Kehret um und ihr werdet leben!* Dieses
Prophetenwort (Ez 18,32) werden wir nachher singen, wenn die Asche fir ihren
heiligen Gebrauch gesegnet wird.

~Kehret um und ihr werdet leben!” - Wenn wir dies beherzigen, wird nach unserem
Tod mehr von uns Ubrig bleiben als ein Hauflein Elend, Staub oder Asche. Denn
dann gilt das Gesetz des Weizenkorns, mit dem Jesus seinen eigenen Tod gedeutet
hat: ,Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde féllt und stirbt, bleibt es allein. Wenn es
aber stirbt, bringt es reiche Frucht!* (Joh 12,24) Diese Wahrheit mussen wir
hinzudenken, wenn wir beim Auflegen des Aschekreuzes das Bibelwort horen, dass
wir nur Staub sind und zum Staub zurlGckkehren. Denn das ist ja nur die halbe
Wabhrheit unseres Christenlebens, die andere Seite der einen Medaille. Die ganze,
die groRere Wahrheit ist, dass wir getauft und mit dem ewigen Leben beschenkt sind.

,Wie nun? Ich bin! Aber ich habe mich nicht. Darum werden wir erst”. Ob Ernst Bloch
wusste, dass es einen ganz ahnlichen Satz in der von ihm so hoch geschatzten Bibel
gibt. Er steht im Ersten Johannes-Brief: ,Jetzt sind wir Kinder Gottes. Aber was wir
sein werden, ist noch nicht offenbar geworden.” (1 Joh 3,2) Das entscheidende
Werden steht tatsachlich noch aus, steht uns noch bevor! J.W. Goethe hat es
bekanntermal3en in die Worte gefasst: ,,Und solang du das nicht hast. Dieses: Stirb
und werde! Bist du nur ein triiber Gast auf der dunklen Erde.*

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg



	Predigt am Aschermittwoch: 22.02.2012
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


