
Predigt am 19.02.2012 (7. Sonntag Lj B) – Mk 2,1-12
Wie gelähmt

I. Der Schriftsteller Alfred Döblin war nicht nur Deutscher, sondern auch Jude. Als es sich 
abzuzeichnen begann, dass jüdischen Deutschen Gefahr für Leib und Leben drohte, 
entschließt er sich schweren Herzens, sein Heimatland zu verlassen. 1933 flieht er vor den 
Nazis nach Amerika. Und dort im Exil wird er Christ, wenn ich recht weiß sogar katholischer 
Christ. Eines seiner bekanntesten Werke ist der Roman „Berlin Alexanderplatz“, den R.W. 
Fassbinder vor Jahren für das Fernsehen als Mehrteiler verfilmt hat. Erzählt wird in Roman 
und Film von Franz Biberkopf, der vor Jahren seine Freundin in einem hässlichen Streit 
erschlagen hat. Nach vier Jahren schon darf er das Gefängnis wieder verlassen, weil seine 
furchtbare Tat „nur“ Totschlag war, wie er das Gericht überzeugen konnte. Merkwürdig ist nur 
eines: Franz Biberkopf kommt nicht mehr auf die Füße! Er kann lange Zeit keine Beziehung 
zu einer Frau mehr aufbauen. Und als es endlich gelingt, wird seine neue Freundin 
umgebracht – nicht zuletzt, weil er sich zu wenig um sie gekümmert hat. Das Leben entgleitet 
ihm immer mehr. Schließlich – inzwischen ist er ein von der Polizei steckbrieflich gesuchter 
Krimineller geworden – wird er bei einer Razzia gefasst. Kurz nach der Verhaftung „fällt er in 
eine rätselhafte Starre“, aus der ihn kein ärztliches Bemühen herausholen kann. Im Verlauf 
der Geschichte wird eines immer klarer: Das Leben von Franz Biberkopf ist deshalb für 
immer verpfuscht, weil er sich seiner alten Schuld niemals wirklich gestellt hat. Diese Schuld 
lähmt ihn buchstäblich und macht ihn unfähig zu leben.

Kennen Sie das auch?: „Ich bin wie gelähmt! Selbst die einfachsten Dinge fallen mir schwer; 
die kleinsten Entscheidungen schiebe ich vor mir her. Ich kann mich nicht dazu aufraffen, das 
und das zu tun. Ich bin wie blockiert, wie gelähmt!“  Das alltägliche Erscheinungsbild einer 
Depression, werden Sie sagen. Tatsächlich: Damit hat es zu tun! Zum Glück und meistens 
geht es vorüber, wie es gekommen ist. Bei Franz Biberkopf ist es nicht von selbst 
vorbeigegangen. Und bei vielen seiner Leidensgefährten auch nicht. Die Wartezimmer der 
Ärzte und Psychotherapeuten sind voll von Menschen, deren Seele wie gelähmt ist, weil, ja 
weil...?

Ob nicht womöglich eine uneingestandene, verdrängte Schuld zu solcher „Lähmung“ geführt 
haben mag? Nicht jede Depression muss hier ihre Ursache haben, aber ernst nehmen 
sollten wir Alfred Döblins Beobachtung doch, zumal im heutigen Evangelium von solchen 
Zusammenhängen die Rede ist. 

II. Ganz unvermittelt wird hier die Behinderung des Gelähmten mit Schuld und Sünde in 
Verbindung gebracht: „Deine Sünden sind Dir vergeben!“ Das ist das erste Wort, das Jesus 
an den Behinderten richtet, den man mit so viel Mühe zu ihm gebracht hat. Hier müssen wir 
jedoch einen Kurzschluss verhindern: Jesus kann (!) mit diesem Wort nicht gemeint haben, 
dass diese Krankheit eine Folge seiner Schuld oder gar eine Strafe Gottes für seine Sünden 
ist. An anderer Stelle, im Johannes-Evangelium, weist er diese Ansicht energisch zurück. In 
der Begegnung mit dem Blindgeborenen fragen ihn die Jünger: „Meister, wer hat gesündigt? 
Er selbst oder haben seine Eltern gesündigt, so dass er blind geboren wurde?“ Und Jesus 
spricht: „Weder er noch seine Eltern haben gesündigt! Vielmehr soll das Wirken Gottes an 
ihm offenbar werden.“ (Joh 9.1-3) 

Das scheint mir der Schlüssel zum rechten Verständnis unseres heutigen Textes zu sein: 
Das Wirken Gottes soll an ihm offenbar werden. Das Wirken Gottes, seine heilende, 
aufrichtende Macht. Das will Jesus mit dieser Krankenheilung einmal mehr unter Beweis 
stellen –  und zum anderen auf die Macht der Sünde hinweisen, der letztlich nur Gott zu 
wehren vermag. So nimmt er also die Lähmung dieses beklagenswerten Menschen zum 
Anlass auf die andere, die noch schlimmere Lähmung hinzuweisen, die die Sünde in der 
Seele eines Menschen anrichtet. Und damit sind wir wieder bei Franz Biberkopfs „rätselhafter 
Starre“, die sich als Folge von uneingestandener und unvergebener Schuld herausgestellt 
hat. Mit dieser Lähmung, mit dieser Krankheit der Seele – das will das Evangelium sagen - 



muss ein Mensch zu Gott finden, denn nur dort geschieht eine tiefere Diagnose und eine 
Befreiung, die ihm „Beine macht“ und „auf die Sprünge hilft“.

Was aber, wenn ein Mensch zu solcher Umkehr gar nicht mehr in der Lage ist? Eine Folge 
dieser Erstarrung und Lähmung ist ja gerade das Unvermögen, alleine und aus eigener Kraft 
zu Gott zurückzufinden. Auch dazu finde ich einen Hinweis im heutigen Evangelium, wenn es 
heißt: „Da brachte man einen Gelähmten zu ihm, er wurde von vier Männern getragen.“ Sie 
waren es nämlich, die die Kraft und Phantasie hatten, um diesen hilflosen Menschen auf 
ganz ungewöhnliche Weise zu Jesus zu bringen. 

Tatsächlich: Was muss oft nicht alles mit Hilfe von anderen erst aus dem Weg geräumt; nicht 
nur –  wie das Dach dieses Hauses –  abgedeckt, sondern barmherzig und behutsam auf-
gedeckt werden, damit die „Öffnung“ ent-deckt werden kann, durch die ein in Schuld 
verstrickter und wie gelähmter Mensch dorthin findet, wo Gott an ihm handeln und heilen 
kann?!. - Eine ganz neue therapeutische Sicht von Beichte und Bußsakrament könnte uns 
von daher aufgehen. Wir tun uns keinen Gefallen, wenn wir die Sünde bagatellisieren und so 
tun, als würden wir schon alleine damit fertig. Wir brauchen einander, auch und gerade bei 
der Umkehr zu Gott, auch und gerade, wenn wir selber nicht mehr dazu in der Lage sind, und 
unsere Schuld das eigene und das Leben anderer blockiert. Wir brauchen den „Dienst der 
Kirche“, wie es in der sakramentalen Absolutionsformel heißt, aber dieser Dienst der 
Glaubensgemeinschaft ist nicht auf die Priester und ihre Beichtvollmacht beschränkt. Auf 
ganz anschauliche Weise zeigt uns das heutige Evangelium, was uns allen – Priestern und 
Laien –  aufgetragen ist: Wir sollen Menschen, die –  aus welchen Gründen auch immer – 
nicht mehr selber zu Jesus gehen können, weil sie blockiert und wie gelähmt sind von ihren 
Sünden; wir sollen sie zu Jesus „tragen“  und uns dabei von den Hindernissen nicht 
abschrecken lassen, die sich ihnen oder uns in den Weg legen. 

III. Und nun heißt es: „Als Jesus ihren Glauben sah...“ Glauben nennt das Evangelium das 
Bemühen und Vertrauen derer, die den Kranken durch das abgedeckte Dach und die 
durchbrochene Decke hindurch vor Jesus hingestellt haben. Auch wenn es von der 
Bauweise dieser Häuser her längst nicht so schwierig war, wie wir meinen: Ich finde es 
dennoch atemberaubend, was hier geschieht, und stelle mir die Überraschung bei Jesus vor, 
aber auch die betretenen Gesichter derer, die ihn umringen. „Als Jesus ihren Glauben sah, 
sagte er zu dem Gelähmten: Deine Sünden sind dir vergeben!“ Das Evangelium spricht von 
einem Glauben, den man sehen, dem man ansehen kann, was er vermag; dass er vermag, 
mit vereinten Kräften einen hilflosen Menschen zu Jesus zu bringen; ein Glaube, der so stark 
ist, dass er andere mitnehmen kann zu Gott, ein Glaube, der Kraft und Phantasie genug hat, 
um für einen anderen bei Gott einzutreten und ihn womöglich auf ganz unkonventionelle 
Weise mit Jesus in Berührung zu bringen. 

Es ist weißgott alles andere als leicht, Menschen, die von eigener oder fremder Schuld wie 
gelähmt sind, dazu zu bringen, bei Gott Heil und Heilung zu suchen. Zu übermächtig können 
die Kräfte der Beharrung und Erstarrung, der Lähmung und Verblendung, aber auch der 
Enttäuschung und Resignation sein. Aber beten (!) können wir für ihn immer. Was wir immer 
können, das ist, den anderen im Gebet zu Jesus und seine verfahrene Situation vor Gott hin 
zu tragen. Das sollten wir nicht zu gering veranschlagen. Auch das gehört zum Dienst der 
Kirche an den Kranken, woran immer sie leiden an Leib und Seele. Vielleicht lässt uns diese 
Erkenntnis künftig bewusster und ernsthafter die Worte sprechen, die uns die Liturgie im 
allgemeinen Schuldbekenntnis am Anfang der Hl. Messe immer wieder in den Mund legt. 
Nachdem wir Gott und einander eingestanden haben, dass wir gesündigt haben „in 
Gedanken, Worten und Werken“, versprechen wir einander das Gebet (!) und dass wir 
einander hintragen wollen vor Gott. Denn nichts anderes ist gemeint, wenn wir sagen: 
„Darum bitte ich die selige Jungfrau Maria, alle Engel und Heiligen und euch, Brüder und 
Schwester: für mich zu beten bei Gott, unserem Herrn.“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	Predigt am 19.02.2012 (7. Sonntag Lj B) – Mk 2,1-12
	Wie gelähmt
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


