Predigt am 19.02.2012 (7. Sonntag Lj B) — Mk 2,1-12
Wie gelahmt

I. Der Schriftsteller Alfred Doblin war nicht nur Deutscher, sondern auch Jude. Als es sich
abzuzeichnen begann, dass judischen Deutschen Gefahr fiur Leib und Leben drohte,
entschlie3t er sich schweren Herzens, sein Heimatland zu verlassen. 1933 flieht er vor den
Nazis nach Amerika. Und dort im Exil wird er Christ, wenn ich recht weil} sogar katholischer
Christ. Eines seiner bekanntesten Werke ist der Roman ,Berlin Alexanderplatz®, den R.W.
Fassbinder vor Jahren fir das Fernsehen als Mehrteiler verfilmt hat. Erzahlt wird in Roman
und Film von Franz Biberkopf, der vor Jahren seine Freundin in einem hasslichen Streit
erschlagen hat. Nach vier Jahren schon darf er das Gefangnis wieder verlassen, weil seine
furchtbare Tat ,nur® Totschlag war, wie er das Gericht Uberzeugen konnte. Merkwurdig ist nur
eines: Franz Biberkopf kommt nicht mehr auf die Flfle! Er kann lange Zeit keine Beziehung
zu einer Frau mehr aufbauen. Und als es endlich gelingt, wird seine neue Freundin
umgebracht — nicht zuletzt, weil er sich zu wenig um sie gekiimmert hat. Das Leben entgleitet
ihm immer mehr. Schliel3lich — inzwischen ist er ein von der Polizei steckbrieflich gesuchter
Krimineller geworden — wird er bei einer Razzia gefasst. Kurz nach der Verhaftung ,féllt er in
eine rétselhafte Starre”, aus der ihn kein arztliches Bemuhen herausholen kann. Im Verlauf
der Geschichte wird eines immer klarer: Das Leben von Franz Biberkopf ist deshalb flr
immer verpfuscht, weil er sich seiner alten Schuld niemals wirklich gestellt hat. Diese Schuld
lahmt ihn buchstablich und macht ihn unfahig zu leben.

Kennen Sie das auch?: ,Ich bin wie gelahmt! Selbst die einfachsten Dinge fallen mir schwer;
die kleinsten Entscheidungen schiebe ich vor mir her. Ich kann mich nicht dazu aufraffen, das
und das zu tun. Ich bin wie blockiert, wie gelahmt!“ Das alltagliche Erscheinungsbild einer
Depression, werden Sie sagen. Tatsachlich: Damit hat es zu tun! Zum Glick und meistens
geht es vorlber, wie es gekommen ist. Bei Franz Biberkopf ist es nicht von selbst
vorbeigegangen. Und bei vielen seiner Leidensgefahrten auch nicht. Die Wartezimmer der
Arzte und Psychotherapeuten sind voll von Menschen, deren Seele wie gelahmt ist, weil, ja
weil...?

Ob nicht womdglich eine uneingestandene, verdrangte Schuld zu solcher ,Lahmung® gefuhrt
haben mag? Nicht jede Depression muss hier ihre Ursache haben, aber ernst nehmen
sollten wir Alfred Ddblins Beobachtung doch, zumal im heutigen Evangelium von solchen
Zusammenhangen die Rede ist.

Il. Ganz unvermittelt wird hier die Behinderung des Gelahmten mit Schuld und Sinde in
Verbindung gebracht: ,Deine Siinden sind Dir vergeben!” Das ist das erste Wort, das Jesus
an den Behinderten richtet, den man mit so viel Muhe zu ihm gebracht hat. Hier mussen wir
jedoch einen Kurzschluss verhindern: Jesus kann (!) mit diesem Wort nicht gemeint haben,
dass diese Krankheit eine Folge seiner Schuld oder gar eine Strafe Gottes fir seine Stinden
ist. An anderer Stelle, im Johannes-Evangelium, weist er diese Ansicht energisch zurlck. In
der Begegnung mit dem Blindgeborenen fragen ihn die Junger: ,Meister, wer hat gesiindigt?
Er selbst oder haben seine Eltern gesiindigt, so dass er blind geboren wurde?“ Und Jesus
spricht: ,Weder er noch seine Eltern haben gesiindigt! Vielmehr soll das Wirken Gottes an
ihm offenbar werden.” (Joh 9.1-3)

Das scheint mir der Schlussel zum rechten Verstandnis unseres heutigen Textes zu sein:
Das Wirken Gottes soll an ihm offenbar werden. Das Wirken Gottes, seine heilende,
aufrichtende Macht. Das will Jesus mit dieser Krankenheilung einmal mehr unter Beweis
stellen — und zum anderen auf die Macht der Siinde hinweisen, der letztlich nur Gott zu
wehren vermag. So nimmt er also die Lahmung dieses beklagenswerten Menschen zum
Anlass auf die andere, die noch schlimmere Lahmung hinzuweisen, die die Sinde in der
Seele eines Menschen anrichtet. Und damit sind wir wieder bei Franz Biberkopfs ,ratselhafter
Starre®, die sich als Folge von uneingestandener und unvergebener Schuld herausgestellt
hat. Mit dieser Lahmung, mit dieser Krankheit der Seele — das will das Evangelium sagen -



2
muss ein Mensch zu Gott finden, denn nur dort geschieht eine tiefere Diagnose und eine
Befreiung, die ihm ,Beine macht® und ,auf die Spriinge hilft*.

Was aber, wenn ein Mensch zu solcher Umkehr gar nicht mehr in der Lage ist? Eine Folge
dieser Erstarrung und Lahmung ist ja gerade das Unvermogen, alleine und aus eigener Kraft
zu Gott zuruckzufinden. Auch dazu finde ich einen Hinweis im heutigen Evangelium, wenn es
heil3t: ,Da brachte man einen Geldhmten zu ihm, er wurde von vier Ménnern getragen.” Sie
waren es namlich, die die Kraft und Phantasie hatten, um diesen hilflosen Menschen auf
ganz ungewohnliche Weise zu Jesus zu bringen.

Tatsachlich: Was muss oft nicht alles mit Hilfe von anderen erst aus dem Weg geraumt; nicht
nur — wie das Dach dieses Hauses — abgedeckt, sondern barmherzig und behutsam auf-
gedeckt werden, damit die ,Offnung“ ent-deckt werden kann, durch die ein in Schuld
verstrickter und wie gelahmter Mensch dorthin findet, wo Gott an ihm handeln und heilen
kann?!. - Eine ganz neue therapeutische Sicht von Beichte und Buf3sakrament kdnnte uns
von daher aufgehen. Wir tun uns keinen Gefallen, wenn wir die Stinde bagatellisieren und so
tun, als wirden wir schon alleine damit fertig. Wir brauchen einander, auch und gerade bei
der Umkehr zu Gott, auch und gerade, wenn wir selber nicht mehr dazu in der Lage sind, und
unsere Schuld das eigene und das Leben anderer blockiert. Wir brauchen den ,Dienst der
Kirche®, wie es in der sakramentalen Absolutionsformel heift, aber dieser Dienst der
Glaubensgemeinschaft ist nicht auf die Priester und ihre Beichtvollmacht beschrankt. Auf
ganz anschauliche Weise zeigt uns das heutige Evangelium, was uns allen — Priestern und
Laien — aufgetragen ist: Wir sollen Menschen, die — aus welchen Griinden auch immer —
nicht mehr selber zu Jesus gehen koénnen, weil sie blockiert und wie gelahmt sind von ihren
Sinden; wir sollen sie zu Jesus ,tragen“ und uns dabei von den Hindernissen nicht
abschrecken lassen, die sich ihnen oder uns in den Weg legen.

lll. Und nun heildt es: ,Als Jesus ihren Glauben sah...“ Glauben nennt das Evangelium das
Bemuhen und Vertrauen derer, die den Kranken durch das abgedeckte Dach und die
durchbrochene Decke hindurch vor Jesus hingestellt haben. Auch wenn es von der
Bauweise dieser Hauser her langst nicht so schwierig war, wie wir meinen: Ich finde es
dennoch atemberaubend, was hier geschieht, und stelle mir die Uberraschung bei Jesus vor,
aber auch die betretenen Gesichter derer, die ihn umringen. ,Als Jesus ihren Glauben sah,
sagte er zu dem Geléhmten: Deine Siinden sind dir vergeben!”“ Das Evangelium spricht von
einem Glauben, den man sehen, dem man ansehen kann, was er vermag; dass er vermag,
mit vereinten Kraften einen hilflosen Menschen zu Jesus zu bringen; ein Glaube, der so stark
ist, dass er andere mitnehmen kann zu Gott, ein Glaube, der Kraft und Phantasie genug hat,
um fur einen anderen bei Gott einzutreten und ihn womdglich auf ganz unkonventionelle
Weise mit Jesus in Beruhrung zu bringen.

Es ist weigott alles andere als leicht, Menschen, die von eigener oder fremder Schuld wie
gelahmt sind, dazu zu bringen, bei Gott Heil und Heilung zu suchen. Zu Uberméachtig kdbnnen
die Krafte der Beharrung und Erstarrung, der Lahmung und Verblendung, aber auch der
Enttduschung und Resignation sein. Aber beten (!) kdnnen wir fur ihn immer. Was wir immer
kdnnen, das ist, den anderen im Gebet zu Jesus und seine verfahrene Situation vor Gott hin
zu tragen. Das sollten wir nicht zu gering veranschlagen. Auch das gehort zum Dienst der
Kirche an den Kranken, woran immer sie leiden an Leib und Seele. Vielleicht lasst uns diese
Erkenntnis kunftig bewusster und ernsthafter die Worte sprechen, die uns die Liturgie im
allgemeinen Schuldbekenntnis am Anfang der HI. Messe immer wieder in den Mund legt.
Nachdem wir Gott und einander eingestanden haben, dass wir gesundigt haben ,in
Gedanken, Worten und Werken®, versprechen wir einander das Gebet (!) und dass wir
einander hintragen wollen vor Gott. Denn nichts anderes ist gemeint, wenn wir sagen:
,Darum bitte ich die selige Jungfrau Maria, alle Engel und Heiligen und euch, Briider und
Schwester: fiir mich zu beten bei Gott, unserem Herrn.“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg



	Predigt am 19.02.2012 (7. Sonntag Lj B) – Mk 2,1-12
	Wie gelähmt
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


