
Predigt am 12.02.2012 (6. Sonntag Lj.B) – 1 Kor 31-11,1

Vorbilder

I. „Vorbilder?!“ – So heißt eine amerikanische Komödie, die im Jahre 2009 im Kino zu 
sehen war. Kein sonderlich empfehlenswerter Film im Übrigen, aber interessant ist 
seine Handlung: Wheeler und Danny sind zwei Vertreter für Energy-Drinks, deren 
Leben ziemlich außer Kontrolle geraten ist. Nach einem gemeinsamen Besäufnis 
demolieren sie ihren Firmenwagen und werden von der Polizei geschnappt. Jetzt 
stehen sie vor der Wahl zwischen Gefängnis oder 150 Stunden Sozialeinsatz für 
zwei Jugendliche im Rahmen eines Mentorenprogramms. Sie sollen „Role models“, 
Vorbilder sein, doch schon nach einem Tag mit den Jungs wäre ihnen der Knast 
lieber gewesen. In dieser typisch amerikanischen Mischung aus Komödie und 
Klamauk wird das pädagogisch so zentrale Thema Vorbild geradezu auf den Kopf 
gestellt. Wie sollen zwei selber herunter gekommene Typen zum Vorbild für 
strauchelnde Jugendliche werden? Das scheint doch geradezu unmöglich zu sein! 
Oder will dieser Film gar zeigen, dass es für junge Menschen nur noch 
problematische Vorbilder gibt? Für viele Eltern geradezu eine tägliche 
Herausforderung: Wer taugt als Vorbild für den eigenen Nachwuchs?: Pop-Stars, 
Sportler, TV-Größen, Internet-Helden? Nicht nur Eltern kann es angst und bange 
werden, wenn sie machtlos mitansehen müssen, dass Kinder und Jugendliche 
entweder gar keine oder höchst fragwürdige Vorbilder haben. Meist handelt es sich 
ja um Selbstdarsteller, deren Ego-Trip sich zur zweifelhaften Nachahmung empfiehlt. 
Vielfach sind es diese „geheimen Miterzieher“, die die Entwicklung junger Menschen 
mehr beeinflussen als ihre unmittelbaren Bezugspersonen. 

II. „Nehmt mich zum Vorbild, wie ich Christus zum Vorbild genommen habe.“ Auf den 
ersten Blick gesehen scheint der Apostel Paulus auch so ein Selbstdarsteller zu sein, 
wenn er sich seinen Korinthern als Vorbild andient. „Eigenlob stinkt!“, ist man geneigt 
zu denken. Erst recht, wenn man sein Vorleben kennt: Er war ja vor seiner 
Bekehrung ein fanatischer Christenverfolger. Er wagte es, sich als Apostel zu 
bezeichnen, obwohl er den historischen Jesus selber gar nicht gekannt hat. Er war 
zeitlebens ein absonderlicher, widersprüchlicher Mensch, der einmal freimütig von 
sich bekannte: „Ich begreife mein Handeln nicht: Ich tue nicht das, was ich will, 
sondern das, was ich hasse.“ (Röm 7, 15ff) Aber kann nicht gerade der, der ehrlich 
zu seinem verfehlten Vorleben steht und sein Leben danach gründlich zum Besseren 
hin geändert hat, ein besonders glaubwürdiges Vorbild sein? Wenn wir wieder an 
unsere Kinder und Jugendlichen, an ihre religiöse und sittliche Entwicklung denken: 
Sie brauchen keine spiegelblanken Vorbilder, die ihnen weismachen, dass im Leben 
alles glatt gehen muss. Sie sollen sich an Christen ausrichten, die deshalb vorbildlich 
sind, weil sie echt, authentisch und glaubwürdig sind - und ihre Kämpfe und 
Niederlagen nicht verschweigen. Letztlich kann sich Paulus der Gemeinde in Korinth, 
für unsere Begriffe etwas großspurig, nur deshalb als Vorbild empfehlen, weil er 
ausdrücklich hinzufügt, selber Jesus zu seinem Vorbild erwählt zu haben: „Nehmt 
mich zum Vorbild, wie ich Christus zum Vorbild nehme.“

Darum geht es ihm!: Paulus ist nicht Vorbild aus sich heraus, sondern als der, der 
bedingungslos Jesus Christus nachfolgt. Sagt er nicht selbst an anderer Stelle: „Was 
hast du, das du nicht empfangen hättest?“  (1 Kor 4,7) Das macht dann auch die 
Aufforderung zu Beginn dieser kurzen Lesung verständlich: „Ob ihr esst oder trinkt 
oder etwas anderes tut, tut alles zur Verherrlichung Gottes!“ Wer Christus nachfolgt, 
kann und darf alles - auch Essen und Trinken –  in einer tiefen, dankbaren 
Gottesbezogenheit tun. Nicht nur speziell religiöse Vollzüge werden so zum 



Gottesdienst. Das ganze Leben soll „der Verherrlichung Gottes“ dienen. Also keine 
hermetische Trennung zwischen Sonntag und Werktag, Feiertag und Alltag: Das 
ganze Christenleben soll ein authentisches Zeugnis für Christus sein, wobei die 
Taten wichtiger sind als die Worte.  So können auch wir selbst durchaus 
ernstzunehmende Vorbilder für andere werden: als Eltern für unsere Kinder, als 
Pfarrer für unsere Gemeinden, als Lehrer für unsere Schüler –  nach der alten 
lateinischen Weisheit: „Verba docent, exempla trahunt –  Worte lehren nur, es sind 
die Beispiele, die (an)ziehen.“

III. Meine eigenen ersten und großen Vorbilder waren neben meinem verehrten 
Heimatpfarrer (Rudolf Böser) sehr bald die Heiligen. In ihren Biographien, aber auch 
in ihren Legenden zu lesen, war für mich nicht nur spannend und unterhaltsam; vor 
allem war es meine Neugier, wie es ganz normale Menschen geschafft haben, 
vorbildliche, exemplarische Christen zu werden. Erst jüngst beeindruckte mich die 
Frauenrechtlerin Hildegard Burjan, die am 29. Januar dieses Jahres im Wiener 
Stephansdom selig gesprochen wurde. Als Hildegard Freund am 30. Januar 1883 in 
einer liberalen jüdischen Familie geboren, konvertierte sie nach der Heilung einer 
lebensbedrohlichen Krankheit zur röm.-kath. Kirche. 1919 zog sie als erste und 
einzige christlich-soziale Politikerin in das österreichische Parlament ein. Wenig 
später gründete sie als verheiratete Frau und Mutter die ehelose 
Schwesterngemeinschaft Caritas socialis, die sich besonders um pflegebedürftige 
und sterbende Menschen kümmerte. Sie gilt als eine der großen Gestalten der 
christlichen Frauenbewegung in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Auch 
Hildegard Burjan war keine „Heilige“ ohne Fehl und Tadel. „An Lisa (ihrem einzigen 
Kind) habe ich versagt“, bekannte sie noch auf ihrem Totenbett. Als ihre Tochter 
sechs Jahre alt war, steckte sie diese in ein Internat, und später drängte sie sie in 
eine Ehe, die nach nur fünf Monaten scheiterte. Dies war der  familiäre Preis für ihren 
politischen und kirchlichen Einsatz, aber auch Ehrgeiz. Wie Paulus hatte sie eine 
widersprüchliche Natur, an der sie selbst am meisten litt. Das scheint geradezu der 
Stoff zu sein, aus dem Heilige, also exemplarische Christen, glaubwürdige Vorbilder 
werden können: „Role models“, an denen wir uns orientieren können und die uns zu 
einem Christsein aus Einsicht und Entscheidung ermutigen. 

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


