Predigt am 5.02.2012 (5. Sonntag Lj. B): Mk 1,29-30
Die unbeantwortete Frage

. ,The Unanswered Question — Die unbeantwortete Frage“ So hat der
amerikanische Komponist Charles Ives sein vielleicht berihmtestes Experiment
genannt, das er 1906 zunachst fur eine kleine Besetzung schrieb, der er aber bald
eine Orchesterfassung folgen lieR. Die Trompete fragt — siebenmal. Die Geigen
spielen leise wahrend des ganzen kurzen Stlickes eine sehr langsame,
ununterbrochene Folge reiner Akkorde, der die Blasinstrumente dissonierend
gegenuber treten: Nichts-Wissen, Nichts-Sehen, Nichts-Horen. Die Floten, Oboen
und Klarinetten suchen eine Antwort zu finden: getragen, dann wieder hektisch, alle
zusammen, einzeln, in Gruppen — vergebens! Ein letztes Mal erklingt von der
Tompete das Motiv, das lves als ,die ewige Frage der Existenz” beschrieb. Der
Klangteppich der Streicher verschwindet im Nichts. Die Frage bleibt unbeantwortet:
,The Unanswered Question®.

LAlle suchen dich!” — sagen die Junger im heutigen Evangelium zu Jesus ein wenig
vorwurfsvoll und weisen ihn hin auf die vielen Menschen, die nach ihm fragen, welil
sie sich von ihm Heilung, heute wirden wir vielleicht sagen: Antwort erhoffen auf ,die
ewige Frage der Existenz®. ,Alle suchen dich!“ — das scheint jedoch in unserer Zeit
langst nicht mehr zu gelten. Die religidse Suche scheint sich nur noch selten auf
Jesus von Nazareth zu richten, den die Kirche auch heute als Jesus, den Christus,
bekennen und verkiinden will. Doch die ,Trompete“ fragt weiter, tberall und wo
immer Menschen nach dem Sinn und Ziel ihres Lebens fragen. Fur die meisten bleibt
diese Frage tatsachlich unbeantwortet — und die Kirche dabei vollig belanglos. Sie
rechnen gar nicht mehr damit, dass die Kirche auf ,die ewige Frage der Existenz*
eine einzigartige Antwort haben konnte: Jesus: Weg , Wahrheit und Leben! Immer
mehr Menschen gehen davon aus, dass es sich um eine unbeantwortbare, also nicht
nur um ein unbeantwortete Frage handelt. Die Zahl der Atheisten und Agnostiker
nimmt rasant zu in unseren Tagen. Insofern beharren die Reformunwilligen in der
Kirche mit einigem Recht darauf, dass die Kirchenkrise in Wahrheit eine
Glaubenskrise sei. Nur vergessen oder unterschlagen sie dabei, dass die
Glaubenskrise auf das Engste mit der Glaubwurdigkeitskrise, mit dem
Glaubwdurdigkeitsverlust der Kirche zusammenhangt. Darlber konnen weder
Papstbesuch noch Katholikentag hinweg tauschen. Kirchliche Grof3- Events bleiben
all jenen (in und auferhalb der Kirche) suspekt, die den Verdacht nicht loswerden,
dass man sich um eine ,produktiv-kritische Auseinandersetzung mit der Moderne“
dricken will, wie es gerade der katholische Altmeister der sog. politischen Theologie,
Johann Baptist Metz, dem II. Vatikanischen Konzil attestiert hat, dessen 50.
Jubildum wir in diesem Jahr begehen. Nicht rickwarts-, sondern vorwartsgewandt
solle sich die Kirche auch heute mit der Glaubens- und Gotteskrise des heutigen
Menschen auseinander setzen. ,Monstrése GroBraumpfarreien®, wie sie nun
allerorten  geplant bzw. verordnet werden, vergroRerten nur den
.Beteiligungsschwund“ der Glaubigen, bemangelte Metz bei einem Vortrag, kirzlich
vor der Kath. Akademie in Minchen. Die deutschen Bischofe forderte Metz auf,
sendlich damit Ernst zu machen, dass sie nicht nur zum jeweiligen Papst gehéren,
sondern auch zu ihren Gemeinden.“ (Konradsblatt Nr. 6/2012) Dem Vatikan hielt der
hochbetagte Theologe vor, dass er sich fur die Kirche in Mitteleuropa ,nicht mehr
wirklich interessiert”, sondern sie im Grunde aufgegeben habe. Wenn in Rom von der
Weltkirche gesprochen werde, sei das meist gegen Europa gerichtet. Dabei werde
aber Ubersehen, dass es eine ,krisenfreie Kirchlichkeit nirgendwo mehr” gebe.



2

Weiter ist in der aktuellen Ausgabe unserer Bistumszeitung zu lesen: Im
Zusammenhang mit der Debatte um den neuen Atheismus und um die
Religionsfreiheit forderte Metz die Kirche auf, um ihrer Glaubwurdigkeit willen die
historische Wahrheit nicht zu unterschlagen: Glaubens- und Gewissensfreiheit,
welche die Kirche heute fur sich und andere reklamiere, hatten erst gegen (!) sie
erstritten werden mussen, vor allem von der Reformation und der sog. Aufklarung.
Die Auseinandersetzung mit Anhangern einer negativen Religionsfreiheit (Freiheit
von der Religion) und dem buddhistischen Denken seien zwei zentrale aktuelle
Herausforderungen fur die Kirche.

Il. Da haben wir sie wieder: Charles Ilves’ Trompete mit ihrer unbeantworteten Frage,
irritiert und umgeben vom hintergriindigen Gewusel der Geigen und der Flétentone,
die noch so manchem in der Kirche(nleitung) beigebracht werden mussen. ,Alle
suchen dich“ und deine Jinger merken es nicht, weil sie mit Strukturfragen und mit
sich selber beschaftigt sind. Wie in dieser fur ihre Entstehungszeit gewagten Musik
herrscht heute tatsachlich eine undurchdringliche Gemengelage: Sehnsichte,
glaubig sein zu wollen, wechseln ab mit einer religidsen Suche, die sich auf keinen
Fall festlegen lassen will; agnostisches Suchen je nach Tagesform und dann wieder
Uberspannte Erwartungen an die religiésen Vollzige der Kirche, wie man es so aus
den Kindertagen kennt. Aber die Welt hat sich verandert seit unserer Kindheit — bei
Vollblutchristen wie bei getauften Heiden! Wir mussen als Kirche und in der Kirche
aufmerksam bleiben fir die religidsen Suchbewegungen unserer Zeit, sie in
aufrichtiger Zeitgenossenschaft kritisch begleiten, und uns nicht noch einmal in eine
Wagenburg-Mentalitat flichten. Vermutlich muss sich unsere Gottesrede, selbst
unsere kirchliche Binnensprache grundlich verandern, wenn wir die suchenden und
fragenden Menschen aufhorchen lassen wollen — nach dem Motto ,Alle suchen
dich.*”

JAlle suchen dich“ — und deine Junger merken es nicht. Das ware verhangnisvoll:
Wenn wir so sehr mit uns selbst beschaftigt waren, dass wir weder die laute
Trompete noch die leisen Instrumente horen, und erst recht nicht jene Spharenmusik
des Evangeliums, die vielleicht nur noch wahrgenommen wird, wo wir es Jesus
nachtun, der seinen vorwurfsvollen Jungern antwortete: ,Lasst uns anderswohin
gehen..., damit ich auch dort predige, denn dazu bin ich gekommen.“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg



	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

