
Predigt am 5.02.2012 (5. Sonntag Lj. B): Mk 1,29-30

Die unbeantwortete Frage

I. „The Unanswered Question –  Die unbeantwortete Frage“ So hat der 
amerikanische Komponist Charles Ives sein vielleicht berühmtestes Experiment 
genannt, das er 1906 zunächst für eine kleine Besetzung schrieb, der er aber bald 
eine Orchesterfassung folgen ließ. Die Trompete fragt –  siebenmal. Die Geigen 
spielen leise während des ganzen kurzen Stückes eine sehr langsame, 
ununterbrochene Folge reiner Akkorde, der die Blasinstrumente dissonierend 
gegenüber treten: Nichts-Wissen, Nichts-Sehen, Nichts-Hören. Die Flöten, Oboen 
und Klarinetten suchen eine Antwort zu finden: getragen, dann wieder hektisch, alle 
zusammen, einzeln, in Gruppen –  vergebens! Ein letztes Mal erklingt von der 
Tompete das Motiv, das Ives als „die ewige Frage der Existenz“ beschrieb. Der 
Klangteppich der Streicher verschwindet im Nichts. Die Frage bleibt unbeantwortet: 
„The Unanswered Question“. 

„Alle suchen dich!“ – sagen die Jünger im heutigen Evangelium zu Jesus ein wenig 
vorwurfsvoll und weisen ihn hin auf die vielen Menschen, die nach ihm fragen, weil 
sie sich von ihm Heilung, heute würden wir vielleicht sagen: Antwort erhoffen auf „die 
ewige Frage der Existenz“. „Alle suchen dich!“ – das scheint jedoch in unserer Zeit 
längst nicht mehr zu gelten. Die religiöse Suche scheint sich nur noch selten auf 
Jesus von Nazareth zu richten, den die Kirche auch heute als Jesus, den Christus, 
bekennen und verkünden will. Doch die „Trompete“  fragt weiter, überall und wo 
immer Menschen nach dem Sinn und Ziel ihres Lebens fragen. Für die meisten bleibt 
diese Frage tatsächlich unbeantwortet –  und die Kirche dabei völlig belanglos. Sie 
rechnen gar nicht mehr damit, dass die Kirche auf „die ewige Frage der Existenz“ 
eine einzigartige Antwort haben könnte: Jesus: Weg , Wahrheit und Leben! Immer 
mehr Menschen gehen davon aus, dass es sich um eine unbeantwortbare, also nicht 
nur um ein unbeantwortete Frage handelt. Die Zahl der Atheisten und Agnostiker 
nimmt rasant zu in unseren Tagen. Insofern beharren die Reformunwilligen in der 
Kirche mit einigem Recht darauf, dass die Kirchenkrise in Wahrheit eine 
Glaubenskrise sei. Nur vergessen oder unterschlagen sie dabei, dass die 
Glaubenskrise auf das Engste mit der Glaubwürdigkeitskrise, mit dem 
Glaubwürdigkeitsverlust der Kirche zusammenhängt. Darüber können weder 
Papstbesuch noch Katholikentag hinweg täuschen. Kirchliche Groß- Events bleiben 
all jenen (in und außerhalb der Kirche) suspekt, die den Verdacht nicht loswerden, 
dass man sich um eine „produktiv-kritische Auseinandersetzung mit der Moderne“ 
drücken will, wie es gerade der katholische Altmeister der sog. politischen Theologie, 
Johann Baptist Metz, dem II. Vatikanischen Konzil attestiert hat, dessen 50. 
Jubiläum wir in diesem Jahr begehen. Nicht rückwärts-, sondern vorwärtsgewandt 
solle sich die Kirche auch heute mit der Glaubens- und Gotteskrise des heutigen 
Menschen auseinander setzen. „Monströse Großraumpfarreien“, wie sie nun 
allerorten geplant bzw. verordnet werden, vergrößerten nur den 
„Beteiligungsschwund“ der Gläubigen, bemängelte Metz bei einem Vortrag, kürzlich 
vor der Kath. Akademie in München. Die deutschen Bischöfe forderte Metz auf, 
„endlich damit Ernst zu machen, dass sie nicht nur zum jeweiligen Papst gehören, 
sondern auch zu ihren Gemeinden.“ (Konradsblatt Nr. 6/2012)  Dem Vatikan hielt der 
hochbetagte Theologe vor, dass er sich für die Kirche in Mitteleuropa „nicht mehr 
wirklich interessiert“, sondern sie im Grunde aufgegeben habe. Wenn in Rom von der 
Weltkirche gesprochen werde, sei das meist gegen Europa gerichtet. Dabei werde 
aber übersehen, dass es eine „krisenfreie Kirchlichkeit nirgendwo mehr“ gebe. 



Weiter ist in der aktuellen Ausgabe unserer Bistumszeitung zu lesen: Im 
Zusammenhang mit der Debatte um den neuen Atheismus und um die 
Religionsfreiheit forderte Metz die Kirche auf, um ihrer Glaubwürdigkeit willen die 
historische Wahrheit nicht zu unterschlagen: Glaubens- und Gewissensfreiheit, 
welche die Kirche heute für sich und andere reklamiere, hätten erst gegen (!) sie 
erstritten werden müssen, vor allem von der Reformation und der sog. Aufklärung. 
Die Auseinandersetzung mit Anhängern einer negativen Religionsfreiheit (Freiheit 
von der Religion) und dem buddhistischen Denken seien zwei zentrale aktuelle 
Herausforderungen für die Kirche. 

II. Da haben wir sie wieder: Charles Ives‘ Trompete mit ihrer unbeantworteten Frage, 
irritiert und umgeben vom hintergründigen Gewusel der Geigen und der Flötentöne, 
die noch so manchem in der Kirche(nleitung) beigebracht werden müssen. „Alle 
suchen dich“ und deine Jünger merken es nicht, weil sie mit Strukturfragen und mit 
sich selber beschäftigt sind. Wie in dieser für ihre Entstehungszeit gewagten Musik 
herrscht heute tatsächlich eine undurchdringliche Gemengelage: Sehnsüchte, 
gläubig sein zu wollen, wechseln ab mit einer religiösen Suche, die sich auf keinen 
Fall festlegen lassen will; agnostisches Suchen je nach Tagesform und dann wieder 
überspannte Erwartungen an die religiösen Vollzüge der Kirche, wie man es so aus 
den Kindertagen kennt. Aber die Welt hat sich verändert seit unserer Kindheit – bei 
Vollblutchristen wie bei getauften Heiden! Wir müssen als Kirche und in der Kirche 
aufmerksam bleiben für die religiösen Suchbewegungen unserer Zeit, sie in 
aufrichtiger Zeitgenossenschaft kritisch begleiten, und uns nicht noch einmal in eine 
Wagenburg-Mentalität flüchten. Vermutlich muss sich unsere Gottesrede, selbst 
unsere kirchliche Binnensprache gründlich verändern, wenn wir die suchenden und 
fragenden Menschen aufhorchen lassen wollen –  nach dem Motto „Alle suchen 
dich.“

„Alle suchen dich“ –  und deine Jünger merken es nicht. Das wäre verhängnisvoll: 
Wenn wir so sehr mit uns selbst beschäftigt wären, dass wir weder die laute 
Trompete noch die leisen Instrumente hören, und erst recht nicht jene Sphärenmusik 
des Evangeliums, die vielleicht nur noch wahrgenommen wird, wo wir es Jesus 
nachtun, der seinen vorwurfsvollen Jüngern antwortete: „Lasst uns anderswohin 
gehen..., damit ich auch dort predige, denn dazu bin ich gekommen.“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

