Predigt im BuBRgottesdienst vor Weihnachten: 18.12.2011
Jes 63,16b-17.19b; 64,3-4- Hastores ponim

l. ,O Heiland reiB3 die Himmel auf“ — Soeben haben wir den biblischen Ursprung dieses alten
Adventsliedes erfahren: ,Reill doch den Himmel auf und komm herab®, hiel} es in der Lesung
aus dem Buch Jesaja. Dieser drangende Bittruf ist eingebettet in ein gewaltiges Klagelied, in
dem sich die Not des aus dem Exil heimgekehrten Gottesvolkes wiederspiegelt:

Die VerheilRungen des grofien Exilpropheten, der im zweiten Teil des Jesaja-Buches (Deutero-
Jesaja) zu Wort kommt, hatten sich nicht so erflllt, wie er sie angekiindigt hatte. Dem
VerheiRungstberschuss stand ein Erflllungsdefizit gegentber. Zwar hatte das schmachvolle
Exil in Babel ein Ende gefunden, und die Verbannten konnten in das Land ihrer Vater
zuruckkehren. Aber diese Ruckkehr war alles andere als der prophezeite Triumphzug. Im Lande
herrschten Armut und bittere Not. Es war eine durftige Zeit. Von der angesagten Heilszeit war
keine Spur zu erkennen. Nirgends trat Gott in Erscheinung. Nirgends wurde seine machtvolle
Nahe erfahren. Auf die bange Frage an Gott, warum das so ist, konnte es nur eine Antwort
geben: ,,Denn du hast dein Angesicht vor uns verborgen und uns der Gewalt unserer
Schuld tberlassen.”

Dieses Wort riihrt mich und erschuttert mich zugleich. Ich merke, was der Advent vor allem ist
und was wir von lIsrael lernen kénnen: Das Ernstnehmen der verborgenen, der dunklen Seite
der Gotteserfahrung. Wenn Gott sein Antlitz verbirgt — aus Zorn oder aus Trauer Uber unsere
Hartherzigkeit — dann ist das, wie wenn die Sonne aufhért zu scheinen und alles Leben auf der
Erde erfriert. ,Gottesfinsternis“ hat darum der Jude Martin Buber diese Gotteserfahrung
genannt. Auch Jesus kannte sie, wenn er am Kreuz ausrief: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast
du mich verlassen?“

»,Hastores ponim*“ (Hester panim), das ,Verbergen seines Angesichtes* — so nannten die
jiddisch sprechenden Juden Osteuropas Not und Verfolgung, die entsetzlichen Pogrome, die sie
immer wieder heimsuchten. Wenn Gott sein Gesicht verbirgt, dann ist der Mensch tatsachlich
.der Gewalt seiner Schuld (iberlassen®, dann sind wir ,verwelkt wie Laub und unsere Schuld
tragt uns fort wie der Wind“. Wenn Gott sein Antlitz, seine dem Menschen zugewandte Seite
verbirgt; wenn wir darunter leiden, dass er dem Bodsen nicht Einhalt gebietet und die Not so
vieler Menschen vergeblich zum Himmel schreit, dann wird sie umso dringlicher: die adventliche
Bitte, die uns vorhin im Psalmgebet dreimal in den Mund gelegt worden ist: ,Goft, richte uns
wieder auf! Lass dein Angesicht (ber uns leuchten, dann ist uns geholfen.” (Psalm 80) Immer
wieder artikuliert sich diese Gottesnot im biblischen Gebet Israels, das die Kirche tibernommen
hat: Die Psalmen werden nicht mide, uns die Suche, die Sehnsucht nach Gottes Antlitz zu
lehren: ,Mein Herz denkt an dein Wort: Suchet mein Angesicht! — Herr, lass dein Angesicht
tber uns leuchten.” (Psalm 27,8)

Der Advent ist ja von der Kirche urspriinglich als Bul3zeit gemeint: Violett in der Farbe und
parallel zur Quadragese, zur vordsterlichen Fastenzeit. ,,Wir sagen euch an den lieben Advent*,
- das ist spater! Das ist der liebliche, liebe Advent der Kinder. Der Advent ist urspriinglich gar
nicht lieb, weil er uns mit dem Unliebsamen unseres Lebens und unseres Glaubens
konfrontiert. Dieser ganze pseudo-religidse, pseudo-christliche Betrieb jetzt wieder in Stadt und
Land, er stellt eine hochst fragwirdige Behaglichkeit her. Von Weihnachten her glaubt man,
Gott nicht nur den Kindern ,handlich® machen zu dirfen, so als sei er einfach vorhanden und als
der liebe Gott“ behaglich und harmlos. In Wahrheit leiden wir alle mehr oder weniger an der
Verborgenheit Gottes, die ja durch seine Menschwerdung im Kind von Betlehem nicht
aufgehoben worden ist. Im Gegenteil: Weil wir um seine Nahe wissen, vermissen wir sie um so
mehr, wenn sie fehlt. Der ,Fehl Gottes”, von dem Friedrich Hélderlin sprach, ist langst unsere
Glaubensnot geworden.

Il. Aber nicht nur von der Verborgenheit Gottes spricht unser Text. Er spricht auch von der
Verweigerung des Menschen Gott gegeniber, von unserer Schuld und Sunde: ,Niemand ruft
deinen Namen an; keiner rafft sich auf, festzuhalten an dir.“ Wie aktuell klingen doch diese
Worte! Die Sakularisierung der Gesellschaft schreitet unaufhaltsam voran, und die
LSelbstsékularisierung” der Kirche wurde vor einiger Zeit nicht nur vom Koélner Kardinal Meisner,



2

sondern auch vom damaligen evangelischen Berliner Bischof Huber diagnostiziert. Wir sind in
eine ungeheure Krise des Gottesglaubens geraten; die bedrdngende Vertrauens- und
Glaubwiirdigkeitskrise der Kirche tut ihr Ubriges dazu. Das muss uns im Advent auf den Nageln
brennen, damit wir an Weihnachten Gottes Entgegenkommen wieder neu bestaunen kénnen:
Das ,Leuchten seines Angesichtes® im Kind von Betlehem. Es braucht ihn, den StoRseufzer,
den uns der Prophetentext in den Mund legt: ,Ach kédmest du doch denen entgegen, die tun,
was recht ist, und nachdenken (iber deine Wege.*

,O Heiland rei3 die Himmel aufl“ — so fleht die Christenheit Jahr fur Jahr im Advent. Und
zugleich artikuliert sie in diesem Lied die bange Frage: ,Wo bleibst du, Trost der ganzen Welt?“
Als Friedrich Spee diesen Text dichtete (1622), war jener Krieg in vollem Gange, den man
spater den Dreilligjahrigen nennen wird. Es war — zur Schande der Christenheit — ein
Konfessionskrieg, in dem man auf beiden Seiten Gott fiir sich reklamierte, in seinem Namen
Dérfer und Stadte brandschatzte und ganze Landstriche entvdlkerte. Dazu kam der Wahnsinn
der Hexenprozesse, der unzahlige unschuldige Frauen der Folter und dem Feuertod auslieferte.
Alles im Namen Gottes! Was flr eine Blasphemie! Vergessen wir das nicht, wenn wir die
religids motivierten oder besser: verbramten Schandtaten beklagen, die immer wieder von
islamistischen, seit einiger Zeit in Indien auch von hinduistischen Fanatikern begangen werden.
Wir werden an unsere eigene christliche, unsagliche Gewaltgeschichte erinnert, mit der wir dem
Atheismus der Neuzeit Vorschub geleistet haben? ,Warum lasst du uns, Herr, abirren von
deinen Wegen und machst unser Herz hart, so dass wir dich nicht mehr fiirchten?*

Warum, immer wieder: Warum? - Der Advent will uns unruhig machen; er sté3t uns auf radikale
Fragen auch an die Adresse Gottes! Der Wiener Fundamentaltheologe Wolfgang Klaghofer
ermutigt uns dazu, weil wir uns nur so dem ,Geheimnis Gottes“ annahern konnten ,lhre tiefste
Form findet diese Unruhe in der bodenlosen Frage des Warum, das immer weiter reichen wird
als die Antworten und zugleich tiefere Ahnung freisetzt als die Behauptung.” Weillgott!
Behaupten kdnnen wir viel, und eine noch so vollmundige kirchliche Gebetssprache kann nicht
vertuschen, dass uns eine lebendige Gotteserfahrung abhanden gekommen ist. Wir missen
und durfen unsere Fragen an Gott richten, wenn wir darunter leiden, dass wir sein Eingreifen
vermissen und seine Macht nicht mehr spiren. Allerdings missen wir damit rechnen, dass er
seinerseits antwortet mit der alten, zeitlosen Gegenfrage, die sich bereits auf den ersten Seiten
der Bibel findet: ,Adam, wo bist du? Mensch, wo bist DU?“ (Gen 3,9) Unser Jesaja-Text, der ja
ein einziges groles Bullgebet ist, bestatigt die Frage Gottes in das Versteck des Geschopfes
vor seinem Schopfer, wenn es heildt: ,...von Urzeit an sind wir (Dir) treulos geworden. Wie
unreine Menschen sind wir alle geworden, unsere ganze Gerechtigkeit ist wie ein schmutziges
Kleid.“

lll. ,,Hastores ponim“ — Papst Benedikt XVI. hat bei seinem Besuch in Auschwitz am 28. Mai
2006 diesen Zusammenhang in folgende beklemmende Worte gefasst:

~Immer wieder die Frage: Wo war Gott in jenen Tagen? Warum hat er geschwiegen? Wie
konnte er dieses Ubermal3 von Vernichtung, diesen Triumph des Bésen dulden?...Die Worte
des Psalmes kommen uns in den Sinn: ,Warum verbirgst du dein Gesicht, vergisst unsere Not
und Bedréngnis...?" Der Notschrei des leidenden Israel an Gott in Zeiten der &duBersten
Bedréngnis ist zugleich der Notruf all derer in der Geschichte — gestern, heute und morgen -,
die um Gottes willen, um der Wahrheit und des Guten willen leiden...Wir kénnen in Gofttes
Geheimnis nicht hinein blicken..., wir vergreifen uns, wenn wir uns zum Richter (iber Gott und
die Geschichte machen wollen...Unser Schrei an Gott muss zugleich ein Schrei in unser
eigenes Herz hinein sein, dass in uns die verborgene Gegenwart Gottes aufwache; dass seine
Macht...nicht in uns () vom Schlamm der Eigensucht, der Menschenfurcht und der
Gleichgliltigkeit...verdeckt und niedergehalten werde. Wir stoBen diesen Ruf an Gott und in
unser eigenes Herz hinein gerade auch in der gegenwértigen Stunde aus, in der neue
Verhédngnisse drohen, in der neu die alten dunklen Mé&chte aus dem Herzen des Menschen
aufzusteigen scheinen...”

Singen wir also dieses Lied ,O Heiland rei} die Himmel auf‘! Singen wir es aus unserer
Gottesnot heraus und aus dem ,Jammertal“ unserer gottverschlossenen, schuld beladenen
Welt.

J. Mohr, St. Vitus und Raphael HD



	Predigt im Bußgottesdienst vor Weihnachten: 18.12.2011
	Jes 63,16b-17.19b; 64,3-4- Hastores ponim

