
Predigt am 30.10.2011 (31. Sonntag Lj.A) –  1 Thess 2, - Mt 23,1-12

Borgia

I. Haben Sie in den letzten beiden Wochen einen Teil oder gar alle Folgen dieses 
sechsteiligen Filmes im ZDF gesehen? Ich stehe jedenfalls noch ganz unter dem 
Eindruck, um nicht zu sagen: unter dem Schock dieses grandios-grotesken 
Fernsehereignisses. Natürlich wusste ich längst um diese finstere Epoche der Papst- 
und Kirchengeschichte der Renaissance. Aber sie so drastisch vor Augen geführt zu 
bekommen: Diese verkommene Kirche, diese unsägliche spanisch-italienische 
Adelsfamilie, die im 15. Jahrhundert zwei Päpste hervor gebracht hat: Machtgier und 
Mordlust, Eitelkeit und Eifersucht, Inzest und Intrige, kaum eine Todsünde haben sie 
ausgelassen: Alexander VI., der Heilige Vater, der zwar ganz und gar unheilig, aber vor 
allem vielfacher Vater war und nur eines im Sinn hatte, die Machtposition seiner Familie 
zu sichern, das Papsttum auf Dauer unter der Kontrolle der Borgia-Familie zu halten. Es 
wäre für mich schon unerträglich genug gewesen, wenn diese Sex-and-crime 
Geschichte nur eine genüssliche Übertreibung gewesen wäre, um der Kirche einmal 
mehr ihre historischen Sünden und Abgründe vorzuhalten; ihre zeitweilige moralische 
Verderbtheit zum Anlass zu nehmen, um sie bleibend in Misskredit zu bringen. Aber 
selbst namhafte katholische Kirchenhistoriker bescheinigen dieser Serie einen „harten 
Kern der historischen Wahrheit“. (Volker Reinhardt in „Konradsblatt“ Nr. 44/2011) „Von 
der babylonischen Gefangenschaft der Kirche“ hat Martin Luther (1520) eine 
seiner Streitschriften genannt, mit der er diese verheerenden Mißstände - nicht nur in 
Rom - angeprangert hat. Auch wenn wir dankbar dafür sein dürfen, dass sich die 
Kirche, wenn auch mühsam und viel zu langsam von dieser finsteren Epoche ihrer 
Geschichte getrennt hat: Es bleibt die bedrängende Frage, wie es so weit kommen 
konnte. Die von der Kirche selbst geöffneten „Pforten der Hölle“ haben sie gottlob nicht 
überwältigt, aber bis heute auf einen unerbittlichen Prüfstand gestellt! 

II. Nicht nur auf diesem historischen Hintergrund hören wir heute im Evangelium Jesu 
Kritik an den religiösen Autoritäten seines Volkes. Sie war immer schon Anlass zu einer 
Pfaffenschelte, Speerspitze der Kritik an der sog. Amtskirche, in der wahrhaftig bis 
heute „nicht alles Gold ist, was glänzt“. Und doch gilt es bei aller berechtigten Kritik zu 
beachten, dass Jesus ja nicht die Autorität (!) derer in Frage stellt, die – wie er sagt – 
„auf dem Stuhl des Mose“  sitzen. Wer diesen hochgeachteten Stuhl, wer diese 
Kathedra des Mose einnimmt, hat ein Recht zu lehren und Anordnungen zu erlassen. 
Deshalb sollten wir bitte nicht überhören, dass Jesus sagt: „Tut und befolgt alles, was 
sie euch sagen!“ Auch wir können von daher und in der Anwendung des heutigen 
Evangeliums nicht die rechtmäßige Autorität in der Kirche ablehnen, allenfalls dürfen 
wir so manche zweifelhafte Form dieser Autoritätsausübung beklagen, und dazu gibt es 
leider immer wieder Anlass genug. „Tut und befolgt alles, was sie euch sagen“, fordert 
Jesus auf. Jetzt erst kommt die Ohrfeige, wenn er fortfährt: „...aber richtet euch nicht 
nach dem, was sie tun; denn sie reden nur, tun selbst aber nicht, was sie sagen.“

An dieser Stelle dürfen wir dann doch – zumal am Vorabend des Reformationstages - 
zur Ehrenrettung der Kirche von heute einmal sagen, dass dieses spezielle Ärgernis 
nicht mehr besteht: Ein völlig verweltlichtes Papsttum, Bischöfe, die mehr um ihre 
Pfründe als um ihren geistlichen Auftrag besorgt waren, Nepotismus und Simonie 
(Vetternwirtschaft und Ämterkauf). Das alles gehört der Vergangenheit an und ist heute 
nicht mehr unser Problem. Die weitaus meisten unserer Kirchenführer geben von ihrer 
sittlichen Lebensführung her kein schlechtes Beispiel mehr und tun durchaus selber, 
was sie sagen und fordern. Und doch wird es das Problem der Glaubwürdigkeit, der 
mangelnden Glaubwürdigkeit so lange geben, wie es schwache Menschen sind, die 
„auf dem Stuhl“ des Bischofs, auf der „Kathedra Petri“ sitzen oder in jedem Gottesdienst 
den Priestersitz einnehmen. 



III. Aber was nützt es uns, liebe Gemeinde, einmal mehr unsere kirchlichen Klagelieder 
anzustimmen und einzustimmen in den Chor derer, die an der sog. Amtskirche keinen 
guten Faden lassen? Schließlich wird das heutige Evangelium erst so richtig 
interessant, wenn Jesus zum „Ihr aber..“ übergeht: „Ihr aber“  –  und er meint seine 
Zuhörer, seine Jünger, er meint uns, wenn er spricht: – „Ihr aber sollt euch nicht Rabbi 
nennen lassen; denn nur einer ist euer Meister, ihr alle aber seid Brüder“  und 
Schwestern!  Denn all das, was wir „oben“  beklagen, gibt es auch „unten“ –  bei den 
ganz gewöhnlichen Christen, in unseren Gremien und Gemeinden, in unseren Familien 
und sonstigen Verantwortungsbereichen. Auch und gerade hier müssen wir unser 
Christsein immer wieder auf seine Echtheit hin überprüfen, bzw. uns den Vorwurf 
gefallen lassen, dass unser alltägliches Gebaren oft herzlich wenig mit unserem 
Glauben zu tun hat, geschweige denn mit ihm übereinstimmt.

Denn darauf läuft ja Jesu kritische Einrede im heutigen Evangelium hinaus: Dass er sie 
zuspitzt und uns, seinen Jüngern, aufträgt: „Der Größte von Euch soll euer Diener 
sein!“  Deshalb steht im gesamten NT dort, wo wir im Deutschen „Amt“  und „Ämter“ 
lesen, (im griechischen Urtext) immer „diakonia“, zu deutsch: Dienst.

Oh ja ich weiß: Dieses problematische Wort „dienen“! - Sie werden denken: Das hat 
uns gerade noch gefehlt. Wie viel Missbrauch ist doch schon mit diesem Wort getrieben 
worden, nicht nur im Soldaten- und Wehr-Dienst, auch im Staats- und Kirchen-Dienst?! 
Wenn wir dieses Wort „dienen“  neu entdecken sollen als Kennzeichen der Jünger 
Christi, dann kann es nicht darum gehen, die Herrschaftsverhältnisse in Kirche und 
Gesellschaft dadurch zu zementieren, dass man einfach alles, was dort geschieht, als 
„Dienst“ deklariert und damit unanfechtbar macht. Es ist schon so: „servus servorum dei 
–  Diener der Diener Gottes“ –  nannten sich auch die größten Despoten unter den 
römischen Päpsten. Dieser Etikettenschwindel muss aufgedeckt werden – damals und 
heute: Religions-Diener, die sich aufführen wie Kirchen-Fürsten, Staatsdiener, die in 
Wahrheit schon als kleine Beamte ihre Macht ausspielen. So mancher 
machtversessene „Minister“  sollte daran erinnert werden, dass seine lateinische 
Berufsbezeichnung zu deutsch „Diener“ heißt.

IV. Im übrigen sollten wir beachten, dass das Wort „dienen“  in unserer deutschen 
Sprache auch anders verwendet werden kann, etwa wenn wir fragen: „Dient“ es einer 
Gemeinschaft, wenn Konflikte unter den Teppich gekehrt werden? Oder: „Dient“ es der 
Kirche, wenn Reformen aufgeschoben und an alten Zöpfen festgehalten wird? „Dienen“ 
hat offensichtlich etwas mit Angemessenheit, mit Sachgerechtigkeit und mit - da haben 
wir das Wort wieder –  Sach-dienlichkeit zu tun. Alles tun, was dem Frieden dient (!), 
d.h. was ihn befördert, was ihn sicherer macht! Diese sprachlichen Beispiele wollen 
zeigen, daß Dienen eigentlich gar nichts mit Unterwürfigkeit und Sklavenmentalität zu 
tun hat, dagegen viel mit der Bereitschaft, hilfreich und fördernd für die Menschen 
dazusein, all das zu tun und zu unterstützen, was den einzelnen und die Gemeinschaft 
weiterbringt. 

Wenn Jesus seine Jünger also auffordert, einander zu dienen, meint das eben nicht, 
daß wir überall „den Dackel machen“  und die Selbstachtung aufgeben sollen. Im 1. 
Petrusbrief wird dies so verstanden: „Dient einander...jeder mit der Gnadengabe, die er 
empfangen hat.“ (4,10) „Dient einander“ – zum Leben! Dem Leben dienen, das ist eine 
sehr aktive Aufgabe und Herausforderung, bedeutet es doch, dass wir unsere Kraft und 
Energie dafür einsetzen, dass Leben in seiner Vielfalt und Fülle möglich wird. Darin (!) 
sollen wir Christen groß, in solchem Dienen sollen wir „Meister“  sein. Dann sind wir 
glaubwürdige Christen, dann ist die Kirche den Menschen „dienlich“, - und das hat der 
französische, von Rom abgestrafte Bischof Jacques Gaillot vor Jahren gemeint, wenn 
er sagte: „Eine Kirche, die nicht dient, dient zu nichts!“ 

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael, Heidelberg

2


