Predigt am 30.10.2011 (31. Sonntag Lj.A) — 1 Thess 2, - Mt 23,1-12
Borgia

I. Haben Sie in den letzten beiden Wochen einen Teil oder gar alle Folgen dieses
sechsteiligen Filmes im ZDF gesehen? Ich stehe jedenfalls noch ganz unter dem
Eindruck, um nicht zu sagen: unter dem Schock dieses grandios-grotesken
Fernsehereignisses. Naturlich wusste ich langst um diese finstere Epoche der Papst-
und Kirchengeschichte der Renaissance. Aber sie so drastisch vor Augen geflhrt zu
bekommen: Diese verkommene Kirche, diese unsagliche spanisch-italienische
Adelsfamilie, die im 15. Jahrhundert zwei Papste hervor gebracht hat: Machtgier und
Mordlust, Eitelkeit und Eifersucht, Inzest und Intrige, kaum eine Todsunde haben sie
ausgelassen: Alexander VI., der Heilige Vater, der zwar ganz und gar unheilig, aber vor
allem vielfacher Vater war und nur eines im Sinn hatte, die Machtposition seiner Familie
zu sichern, das Papsttum auf Dauer unter der Kontrolle der Borgia-Familie zu halten. Es
ware fur mich schon unertraglich genug gewesen, wenn diese Sex-and-crime
Geschichte nur eine genussliche Ubertreibung gewesen ware, um der Kirche einmal
mehr ihre historischen Sinden und Abgrinde vorzuhalten; ihre zeitweilige moralische
Verderbtheit zum Anlass zu nehmen, um sie bleibend in Misskredit zu bringen. Aber
selbst namhafte katholische Kirchenhistoriker bescheinigen dieser Serie einen ,harten
Kern der historischen Wahrheit®. (Volker Reinhardt in ,Konradsblatt” Nr. 44/2011) ,,Von
der babylonischen Gefangenschaft der Kirche* hat Martin Luther (1520) eine
seiner Streitschriften genannt, mit der er diese verheerenden Mi3stande - nicht nur in
Rom - angeprangert hat. Auch wenn wir dankbar dafir sein dirfen, dass sich die
Kirche, wenn auch muhsam und viel zu langsam von dieser finsteren Epoche ihrer
Geschichte getrennt hat: Es bleibt die bedrangende Frage, wie es so weit kommen
konnte. Die von der Kirche selbst gedffneten ,Pforten der Holle* haben sie gottlob nicht
Uberwaltigt, aber bis heute auf einen unerbittlichen Prufstand gestellt!

Il. Nicht nur auf diesem historischen Hintergrund héren wir heute im Evangelium Jesu
Kritik an den religiosen Autoritaten seines Volkes. Sie war immer schon Anlass zu einer
Pfaffenschelte, Speerspitze der Kritik an der sog. Amtskirche, in der wahrhaftig bis
heute ,nicht alles Gold ist, was glanzt®. Und doch gilt es bei aller berechtigten Kritik zu
beachten, dass Jesus ja nicht die Autoritat (!) derer in Frage stellt, die — wie er sagt —
L-auf dem Stuhl des Mose" sitzen. Wer diesen hochgeachteten Stuhl, wer diese
Kathedra des Mose einnimmt, hat ein Recht zu lehren und Anordnungen zu erlassen.
Deshalb sollten wir bitte nicht GUberhoren, dass Jesus sagt: , Tut und befolgt alles, was
sie euch sagen!” Auch wir kdnnen von daher und in der Anwendung des heutigen
Evangeliums nicht die rechtmalige Autoritat in der Kirche ablehnen, allenfalls durfen
wir so manche zweifelhafte Form dieser Autoritatsaustbung beklagen, und dazu gibt es
leider immer wieder Anlass genug. , Tut und befolgt alles, was sie euch sagen®, fordert
Jesus auf. Jetzt erst kommt die Ohrfeige, wenn er fortfahrt: ,...aber richtet euch nicht
nach dem, was sie tun; denn sie reden nur, tun selbst aber nicht, was sie sagen.“

An dieser Stelle durfen wir dann doch — zumal am Vorabend des Reformationstages -
zur Ehrenrettung der Kirche von heute einmal sagen, dass dieses spezielle Argernis
nicht mehr besteht: Ein vollig verweltlichtes Papsttum, Bischofe, die mehr um ihre
Pfrinde als um ihren geistlichen Auftrag besorgt waren, Nepotismus und Simonie
(Vetternwirtschaft und Amterkauf). Das alles gehort der Vergangenheit an und ist heute
nicht mehr unser Problem. Die weitaus meisten unserer Kirchenflihrer geben von ihrer
sittichen Lebensfuhrung her kein schlechtes Beispiel mehr und tun durchaus selber,
was sie sagen und fordern. Und doch wird es das Problem der Glaubwurdigkeit, der
mangelnden Glaubwdurdigkeit so lange geben, wie es schwache Menschen sind, die
»auf dem Stuhl” des Bischofs, auf der ,Kathedra Petri“ sitzen oder in jedem Gottesdienst
den Priestersitz einnehmen.



2

lll. Aber was nutzt es uns, liebe Gemeinde, einmal mehr unsere kirchlichen Klagelieder
anzustimmen und einzustimmen in den Chor derer, die an der sog. Amtskirche keinen
guten Faden lassen? Schliellich wird das heutige Evangelium erst so richtig
interessant, wenn Jesus zum ,/hr aber..” Ubergeht: ,lhr aber* — und er meint seine
Zuhdrer, seine Junger, er meint uns, wenn er spricht: — ,/hr aber sollt euch nicht Rabbi
nennen lassen; denn nur einer ist euer Meister, ihr alle aber seid Brider* und
Schwestern! Denn all das, was wir ,oben“ beklagen, gibt es auch ,unten” — bei den
ganz gewohnlichen Christen, in unseren Gremien und Gemeinden, in unseren Familien
und sonstigen Verantwortungsbereichen. Auch und gerade hier missen wir unser
Christsein immer wieder auf seine Echtheit hin Uberprifen, bzw. uns den Vorwurf
gefallen lassen, dass unser alltagliches Gebaren oft herzlich wenig mit unserem
Glauben zu tun hat, geschweige denn mit ihm tbereinstimmt.

Denn darauf lauft ja Jesu kritische Einrede im heutigen Evangelium hinaus: Dass er sie
zuspitzt und uns, seinen Jungern, auftragt: ,Der GréBte von Euch soll euer Diener
sein!* Deshalb steht im gesamten NT dort, wo wir im Deutschen ,Amt‘ und ,Amter*
lesen, (im griechischen Urtext) immer ,diakonia“, zu deutsch: Dienst.

Oh ja ich weil3: Dieses problematische Wort ,dienen®! - Sie werden denken: Das hat
uns gerade noch gefehlt. Wie viel Missbrauch ist doch schon mit diesem Wort getrieben
worden, nicht nur im Soldaten- und Wehr-Dienst, auch im Staats- und Kirchen-Dienst?!
Wenn wir dieses Wort ,dienen® neu entdecken sollen als Kennzeichen der Junger
Christi, dann kann es nicht darum gehen, die Herrschaftsverhaltnisse in Kirche und
Gesellschaft dadurch zu zementieren, dass man einfach alles, was dort geschieht, als
,Dienst* deklariert und damit unanfechtbar macht. Es ist schon so: ,servus servorum dei
— Diener der Diener Gottes“ — nannten sich auch die grof3ten Despoten unter den
romischen Papsten. Dieser Etikettenschwindel muss aufgedeckt werden — damals und
heute: Religions-Diener, die sich auffihren wie Kirchen-Fursten, Staatsdiener, die in
Wahrheit schon als kleine Beamte ihre Macht ausspielen. So mancher
machtversessene ,Minister® sollte daran erinnert werden, dass seine lateinische
Berufsbezeichnung zu deutsch ,Diener” heil3t.

IV. Im Ubrigen sollten wir beachten, dass das Wort ,dienen” in unserer deutschen
Sprache auch anders verwendet werden kann, etwa wenn wir fragen: ,Dient* es einer
Gemeinschaft, wenn Konflikte unter den Teppich gekehrt werden? Oder: ,Dient* es der
Kirche, wenn Reformen aufgeschoben und an alten Zépfen festgehalten wird? ,Dienen®
hat offensichtlich etwas mit Angemessenheit, mit Sachgerechtigkeit und mit - da haben
wir das Wort wieder — Sach-dienlichkeit zu tun. Alles tun, was dem Frieden dient (!),
d.h. was ihn befordert, was ihn sicherer macht! Diese sprachlichen Beispiele wollen
zeigen, dal Dienen eigentlich gar nichts mit Unterwirfigkeit und Sklavenmentalitat zu
tun hat, dagegen viel mit der Bereitschaft, hilfreich und férdernd flr die Menschen
dazusein, all das zu tun und zu unterstitzen, was den einzelnen und die Gemeinschaft
weiterbringt.

Wenn Jesus seine Junger also auffordert, einander zu dienen, meint das eben nicht,
dal® wir Uberall ,den Dackel machen“ und die Selbstachtung aufgeben sollen. Im 1.
Petrusbrief wird dies so verstanden: ,Dient einander...jeder mit der Gnadengabe, die er
empfangen hat.“ (4,10) ,Dient einander” — zum Leben! Dem Leben dienen, das ist eine
sehr aktive Aufgabe und Herausforderung, bedeutet es doch, dass wir unsere Kraft und
Energie daflr einsetzen, dass Leben in seiner Vielfalt und Fille mdglich wird. Darin (!)
sollen wir Christen grof3, in solchem Dienen sollen wir ,Meister” sein. Dann sind wir
glaubwirdige Christen, dann ist die Kirche den Menschen ,dienlich®, - und das hat der
franzosische, von Rom abgestrafte Bischof Jacques Gaillot vor Jahren gemeint, wenn
er sagte: ,,Eine Kirche, die nicht dient, dient zu nichts!*

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael, Heidelberg



