
Predigt am 18.09.2011 (25. Sonntag Lj.A): Mt 20,1-10

Aufhören zu vergleichen

I.  Im  Tagebuch  der  Schriftstellerin  Ilse  Aichinger (aus  dem  Jahre  1961)  steht  ein 
bemerkenswerter  Satz,  der  für  mich  wie  ein  Schlüssel  ist  zum  Verständnis  dieses 
schwierigen Gleichnisses von den Arbeitern im Weinberg: „Liebe – aus dem Vergleich  
ziehen!“  Noch  einmal  –  und  denken  Sie  sich  bitte  hinter  dem  Wort  „Liebe“  einen 
Doppelpunkt: „Liebe: Aus dem Vergleich ziehen!“

Ich mag dieses Wort sehr! In aller Kürze und Klarheit wird hier gesagt, dass das Wesen 
und oft genug auch das Rätselhafte der Liebe ihre Unvergleichbarkeit ist. Nichtwahr?!:  
Echte,  tragfähige,  reife  Liebe  hält  den  geliebten  Menschen  für  einzigartig  und 
unaustauschbar,  für  mit  nichts  und  niemand  vergleichbar  –  was  andere  manchmal 
überhaupt nicht verstehen können und sie nur den Kopf schütteln lässt.

Anders herum gesagt:  Das Ende der Liebe dämmert,  wenn der Vergleich,  wenn das 
Vergleichen beginnt, wenn Vorzüge und Nachteile des einen Menschen abgewogen oder 
gar ausgespielt  werden, verglichen werden mit den Eigenschaften eines anderen. Die 
Liebe schleicht sich sozusagen davon, wenn plötzlich Maßstäbe nur deshalb angelegt 
werden, um die Einzigartigkeit des oder der anderen in Zweifel ziehen zu können. Denn 
Liebe bedeutet, „aus dem Vergleich ziehen“.

Nun sagen wir Christen mit den Worten des Ersten Johannesbriefes: „Gott ist die Liebe!“  
(4,8) Das ist ganz auf der Linie der Gottesbotschaft Jesu – und mit dem eben gehörten 
Gleichnis scheint er genau das sagen zu wollen:  Wenn ich vergleiche, verdunkle ich 
die Liebe Gottes!

II.  Die Geschichte, die Jesus dazu erzählt, klingt ja zunächst ungeheuer ungerecht, um 
nicht zu sagen: empörend!:  „Diese Letzten haben nur eine Stunde gearbeitet, und Du  
hast Sie uns gleichgestellt, die wir den ganzen Tag über die Last und die Hitze ertragen  
haben...“ So sagen die Arbeiter der ersten Stunde beim Lohnempfang. „Murren“, Maulen 
nennt dies das Evangelium - dieses mehr als verständliche Aufbegehren jener, die sich 
ausgerechnet hatten, mehr als einen Denar zu bekommen. Nichtwahr?!: Wenn die einen 
für eine (!) Stunde Arbeit – noch dazu in der kühlen Abendstunde – einen Denar erhalten,  
darf man doch wohl für 12 Stunden 12 Denare erwarten. Aber nein: Sie erhalten nur den 
klar  vereinbarten  einen  Denar.  Das  ist  doch  ungerecht  –  verdammt  noch  mal!  Das 
widerspricht allen Grundsätzen der Arbeitswelt und gerechten Entlohnung!

Jesus würde sagen: Ja, es ist ungerecht – aber nur im Vergleich!

Sie waren sich ja handelseinig gewesen am frühen Morgen. Da hielten die Tagelöhner 
den Lohn des Gutsbesitzers noch für gerecht. Erst im Vergleich am Abend empfinden sie 
Ungerechtigkeit. Erst am Abend sehen sie nicht mehr – wie noch am frühen Morgen – 
auf das Maß des Gutsherrn, sondern legen ihre eigenen Maßstäbe an: An sich selbst  
und an die anderen Tagelöhner. Erst am Abend denken und sagen sie laut: Das haben 
wir nicht verdient! Die Ungerechtigkeit, gegen die sie sich empören, rührt zweifellos aus 
dem Vergleichen des Lohns, sie kommt aus dem Verrechnen der eigenen Leistung mit 
der  der  anderen.  Abends  setzen  sie  (!)  das  Maß,  während  sie  am  Morgen  noch 
einverstanden waren mit dem Maß des Gutsherrn.

III.  Verstehen wir, liebe Mitchristen?!: Jesus macht uns darauf aufmerksam, dass meine 
Ansprüche, meine Erwartungen auf der einen Seite und Gottes Gabe, Gottes Lohn auf 
der  anderen  Seite  sehr  verschiedene  Dinge  sein  können.  „Womit  habe  ich  das 
verdient?“ – Das ist eine sehr menschliche, allzu menschliche Frage an Gott! Ich kenne 
sie  von  mir  selber  und habe sie  oft  genug von anderen gehört.  Meistens  ist  ja  das 
Schwere gemeint: Das, was weh tut und einen Verlust bedeutet. Viel zu selten fragen wir  
danach, ob wir wohl das Gute, das Beglückende verdient haben. Da könnten wir ja auch 
einmal fragen: Womit habe ich das verdient? Womit haben wir es verdient, dass es uns 



gut geht und wir nicht darben müssen wie so viele Menschen auf dieser Erde? Womit 
habe ich das verdient,  dass ich wohl  geratene Kinder  und Kindeskinder  habe,  einen 
sinnvollen Beruf, einen Menschen, der mich liebt usw.? Womit habe ich das verdient? 
Meistens aber fragt  so der Kranke, der Trauernde, der Leidgeprüfte  – und meint mit 
dieser lauten Frage bereits die leise Antwort: Nein, ich habe es nicht verdient, mein Gott!  
So verständlich diese Frage ist:  Womit habe ich das verdient?: Mit  dieser Frage, mit 
diesem „Murren“ setze ich selbst das Maß dessen, was ich angeblich verdient habe oder 
nicht.

Jesus aber macht uns hier einen ziemlichen Strich durch die Rechnung! Mein Anspruch 
kann  nicht  das  Maß  sein  für  Gottes  Gabe  und  Zuwendung.  Ich  werde  Gott  nicht 
verstehen, seine Liebe nicht begreifen lernen, wenn ich mein Leben und mein Geschick 
mit dem der anderen vergleiche. Ja, ich habe ein Recht auf Gottes Zuwendung und auf 
seinen Lohn, wenn ich in seinen Dienst getreten bin. Das bestätigt Jesus mit diesem 
Gleichnis. Aber das andere auch: Dass ich kein Recht habe festzulegen, wie (!) diese 
Zuwendung ausfallen soll. Und noch weniger Recht habe ich, den „Lohn“, den Gott mir 
gibt, mit dem der anderen zu vergleichen. Zweifellos harter Tobak für fromme Seelen, die 
sich den Himmel verdienen wollen!

IV. Tanja Blixen erzählt in ihrem kleinen und herrlich verfilmten Roman “Babettes Fest” 
von  einer  frommen Gemeinschaft  in  Norwegen,  die  ein  sehr  strenges  Bild  von  Gott  
verinnerlicht hat. Eine junge Französin, die in diesem Dorf landet, sorgt nun mit ihren 
ungeahnten  Kochkünsten  dafür,  dass  ein  opulentes  Mahl  die  strengen  Gläubigen 
verändert.  Alle  Aufmerksamkeit  richtet  sich  auf  die  Tischrede  eines  Generals,  der 
verstanden hat, welches fromme „Tauwetter“ hier geschieht. Die Worte dieses Gastes 
bezeugen beeindruckend den Glauben an die unbegrenzte Gnade Gottes:

„Der Mensch, meine Freunde“, sagte General Löwenhjelm, „ist schwach und töricht. Uns  
allen war kundgetan, dass wir Gnade finden sollen in der Schöpfung. Aber in unserer  
menschlichen Torheit  und Kurzsichtigkeit  bilden wir  uns ein,  die  göttliche Gnade sei  
etwas  Begrenztes,  und  das  macht  uns  zittern...“  Nie  im  Leben  hatte  der  General  
verkündet, dass ihn etwas zittern mache; er war ehrlich erstaunt und sogar schockiert,  
als er sich mit  eigener Stimme diese Feststellung treffen hörte. Und er fuhr fort:  „Wir  
zittern bevor wir unsere Wahl im Leben treffen, und wenn wir sie getroffen haben, zittern  
wir  aufs  Neue,  aus  Furcht,  dass  wir  falsch  gewählt  haben.  Aber  es  kommt  der  
Augenblick, da wir sehend werden und erkennen lernen, dass Gottes Gnade unbegrenzt  
ist. Gottes Gnade, meine Freunde, will nichts weiter von uns, als dass wir vertrauensvoll  
ihrer  harren  und  sie  in  Dankbarkeit  hinnehmen.  Die  Gnade,  ihr  Brüder,  stellt  keine  
Bedingungen und sondert keinen von uns aus der Reihe heraus; die Gnade nimmt uns  
alle an die Brust und verkündet uns Generalamnestie. Sehet an! Was wir uns erwählet  
habe,  das  wird  uns  geschenkt;  aber  auch,  was  wir  von  uns  wiesen,  wird  uns  
gleichermaßen zuteil. Ja, eben das, was wir verworfen haben, ergießt sich über uns im  
Überfluss. Denn Erbarmen und Wahrheit sind einander begegnet; Rechtschaffenheit und  
Seligkeit sind zusammen gekommen in einem Kuss.“

In einem Hymnus im kirchlichen Stundengebet heißt es:

Wir haben die Last des Tages getragen: Die Arbeit war schwer und drückend die Fron. 
Nun kommt der Meister und zahlt uns den Lohn.

Ob zur ersten Stunde oder zur elften, hier gilt kein Pochen auf Recht und Verdienst; nicht 
dein, sondern sein ist, was du gewinnst.

Der Herr verachtet das Auge der Neider. Wer dürfte ihn hindern, gütig zu sein? Er reicht 
auch dem Letzten das Brot und den Wein

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


