
Predigt am 11.09.2011 (24. Sonntag Lj.A): – Mt 18,21-35 

Grenzenlose Vergebung

I.  „Wenn  wir  das  Evangelium  predigen,  sind  wir  die  wirksamsten  Instrumente  gegen  den  
Terrorismus in der Welt: Weil Menschen, die Vergebung erfahren haben, veränderte Menschen  
sind und andere nicht einfach in die Luft jagen.“ 

Diese Worte stammen von Bruder Andrew, mit bürgerlichem Namen  Anne van der Bijl. Der 
Niederländer hat es sich seit nunmehr über 50 Jahren mit seinem vor allem von Evangelikalen 
getragenen,  überkonfessionellen  Hilfswerk  „Open  doors“  zur  Aufgabe  gemacht,  verfolgten 
Christen in aller Welt beizustehen. An diesem Sonntag hören wir Jesu Aufforderung zu einer 
grenzenlosen Vergebung – und dies im weltweiten Gedenken an die Anschläge auf das World- 
Trade- Center in New York und das Pentagon in Washington vor genau zehn Jahren:  Nine 
eleven 2001! Von der  Vergebung Gottes  veränderte Menschen!  Hätte  den Attentätern und 
ihren Drahtziehern vergeben werden sollen, statt sie in einem weltweiten Anti-Terror-Kampf von 
ihrem verblendeten Tun abzubringen? Wäre das nicht eine Verhöhnung der Opfer gewesen und 
obendrein eine Ermutigung zu weiteren Anschlägen? Kurzum: Muss nicht auch Vergebung ihre 
Grenzen haben?

Diese Frage scheint auch Petrus umgetrieben zu haben oder besser gesagt: Die Gemeinden, 
für die der Evangelist Matthäus geschrieben und der Petrus diese Frage in den Mund gelegt 
hat: „Herr, wie oft muss ich meinem Bruder vergeben...“ Mit dieser Frage möchte ich nun auch 
den aktuellen weltpolitischen Rahmen verlassen und mich unserem Alltag, unseren eigenen 
Konflikten und Zerwürfnissen,  um nicht  zu sagen:  dem Alltagsterror in unserer kleinen Welt 
zuwenden: Wie halte ich es, wie halten wir es mit Verzeihung und Vergebung? Und da steht 
nun  dieses  Gleichnis  Jesu  von  dem  König  und  seinem  Diener,  dessen  Lage  wahrhaft 
aussichtslos ist.

Er versucht, Zeit zu gewinnen: „Hab Geduld mit mir, ich werde dir alles zurückzahlen. Und das 
völlig Unerwartete geschieht: Der König gibt ihm nicht nur noch etwas Zeit, vielmehr erlässt er 
ihm die gesamte Schuld, die eine geradezu astronomische Höhe erreicht hat: 10 000 Talente, 
das war damals der Staatshaushalt eines ganzen Königreiches.

Es hat keinen Sinn, danach zu fragen, wie ein Diener sich so hoch verschulden konnte. Jesus 
will  ja  nur  –  nach  Art  und  Übertreibung  eines  orientalischen  Geschichtenerzählers  –  den 
Kontrast besonders deutlich machen: zwischen der auf dem Gnadenweg erlassenen riesigen 
Schuld und der gnadenlos verweigerten vergleichsweise winzigen Schuld des Mitknechtes, bei 
der es sich nur um lächerliche 100 Denare geht. Gottes Großzügigkeit soll unserer kleinlichen 
Hartherzigkeit gegenübergestellt werden.

II. Ich muss gestehen: Ich habe erhebliche Schwierigkeiten mit dem heutigen Evangelium: Wer 
von uns käme auf die Idee, sich mit dem „himmlischen Vater“ also mit Gott zu vergleichen? Wir 
wissen gut genug, wie schwer uns das Verzeihen fällt. Immer wieder bin ich erschüttert, wenn 
ich  in  der  alltäglichen  Seelsorge  davon  erfahre,  wie  Menschen  –  Eheleute  nach  einem 
Zerwürfnis, Geschwister nach der elterlichen Erbschaft, Arbeitnehmer nach einer ungerechten 
Kündigung – an ihrer Verbitterung lieber kaputtgehen, als das erlösende Wort der Vergebung , 
zumindest  innerlich,  zu  sprechen.  Das  ist  selten  einfach  nur  Verstocktheit  und  boshafter 
Unwille,  das  ist  –  meiner  Erfahrung  nach  –  meistens  schwer  erlittene  Ohnmacht  und 
Unfähigkeit,  nach schwerer  Kränkung und Beschädigung mit  Gefühlen des Hasses und der 
Vergeltung zurecht zu kommen.

Wie froh wäre ich für mich persönlich, ich könnte immerhin „siebenmal“ demselben Menschen 
verzeihen.  Aber  „70x70“-  das  geht  nun  doch  über  meine  Kräfte.  Zurück  bleibt  nichts  als 
Mutlosigkeit  und  Aussichtslosigkeit.  Kurzum,  ich  denke:  Was Petrus  beschäftigt  (mit  seiner 
Frage:  „Herr, wie oft muss ich meinem Bruder verzeihen...?“), ist  nicht die Anzahl, sondern 
die Mühsal des Verzeihens. Und die sollten wir uns zunächst einmal eingestehen, bevor wir 
uns daran machen, darüber nachzudenken, wie wir es besser machen können. Mit Appellen ist 
uns  bekanntlich  nicht  gedient.  Wer am Sonntag zur  Kirche kommt,  gehört  in  der  Regel  zu 
denen, die sehr wohl wissen,  dass in ihrem Leben nicht alles in Ordnung ist.  Wir brauchen 
Ermutigung, nicht dauernde Ermahnung. Wir wollen bei Gott und vor Gott zur Ruhe zu kommen 
mit all unserer Aussichtslosigkeit und unseren belasteten und belastenden Konflikten.



III. Und jetzt schauen wir hin auf Jesus und auf das, was er seinen Jüngern zutraut, - zu-traut, 
verstehen  Sie?  Nicht  in  erster  Linie  zu-mutet!  Jesus  wünscht  sich  seine  Freunde 
vergebungsbereit, ja sogar grenzenlos vergebungsbereit. Nicht weil er will,  dass wir alles mit 
uns machen und uns alles gefallen lassen. – Das hat er uns selbst ja auch gar nicht vorgelebt: 
Er  wusste  sich  durchaus,  freilich  gewaltlos,  zu  wehren  und  verstand  es  glänzend,  seine 
Widersacher zu überführen! – Jesus will durch uns, seine Jünger, seine Kirche, etwas Neues in 
diese unversöhnliche, unbarmherzige Welt bringen: Er traut uns zu, dass wir den Teufelskreis 
des  Bösen,  die  Spirale  der  Gewalt  und der  Vergeltung durchbrechen.  Und das können wir 
niemals  aus  eigener  Kraft!  Das  geht  nur,  wenn  sein  Geist  uns  erfüllt,  uns  bewegt  und 
verwandelt. 

Der  Heilige  Geist  ist  das  Geschenk  des  auferstandenen  Christus  an  seine  Jünger,  ein 
Geschenk, das wir freilich annehmen, für das wir uns öffnen müssen. Denn in aller Regel sind 
wir  verschlossen,  eingeschlossen  und  bestimmt  vom  Ungeist  der  Welt,  die  alles  daran  zu 
setzen scheint, uns von Gott wegzuziehen. Dann aber bleiben wir, was wir sind: Menschen, die 
unfähig  sind  zu  Vergebung  und  Gewaltverzicht,  ohnmächtig  und  unfähig,  auch  das 
Unverzeihliche  zu  verzeihen,  geschweige  denn  „siebenundsiebzigmal“  die  Hand  zur 
Versöhnung zu reichen. Vergeltung ist menschlich, Vergebung ist göttlich! Das ist für mich 
die Pointe des heutigen Evangeliums! Und in dem Maße, wie wir uns dem Göttlichen öffnen, 
Gottes Geist in uns und unter uns wirken lassen, werden wir fähig, den ersten Schritt zu tun, die 
Hand zur Versöhnung zu reichen, das befreiende Wort der Vergebung zu sprechen.

Es gibt – Gott sei es geklagt – so viele Beispiele in der großen, aber auch in der kleinen Welt -,  
wo wir Christen gerade hier versagen, wenn wir nur an die Grabenkämpfe in unserer Kirche, an 
unsere  zerstörten  Ehen,  zerstrittenen  Familien  und  Nachbarschaften  denken,  wo  man sich 
unversöhnlich gegenübersteht. Was fehlt, ist letztlich die Bereitschaft, sich Gottes Geist, dem 
Geist der Versöhnung zu öffnen. Wie gut, dass es auch andere Beispiele gibt, wo Christen – 
gerade auch in politisch ausweglosen Situationen – ein Zeugnis für das Wirken des Geistes 
Gottes gegeben haben:

Mit  dem  eindrucksvollen  Spielfilm  „Von  Menschen  und  Göttern“,  den  viele  von  Ihnen 
gesehen und den ich schon einmal  (an Weihachten) in der Predigt  erwähnt und empfohlen 
habe,  wurde  eine  interessierte  Öffentlichkeit  an  die  sieben  französische  Trappistenmönche 
erinnert,  die  1996  in  Algerien  grausam  umgebracht  wurden.  Sie  wussten  um  die  tödliche 
Gefahr, die ihnen in diesem Klima der Gewalt und des religiösen Fanatismus‘ drohte. Das geht 
aus dem Testament des Priors hervor, das er bereits an der Jahreswende 1993/1994 verfasst 
hatte. Und dennoch sind sie in Algerien geblieben, um ein stilles Zeugnis für das Evangelium 
und den Geist  der  Versöhnung zu geben,  der  auch den größten Hass und die schlimmste 
Verblendung zu überwinden vermag. Wer will wissen, wie viel dieses muslimische Land dem 
Lebensopfer  dieser  tapferen  Christen  zu  verdanken  hat,  wenn  es  mittlerweile  zur  Ruhe 
gekommen ist, und sich dort die gesellschaftlichen Verhältnisse stabilisiert haben?

Was an dem erwähnten Testament des Priors Christian de Cherge besonders beeindruckt, ist 
der Geist der Versöhnung und der unbedingten Vergebungsbereitschaft. So etwas ist Gnade 
und nicht nur menschliche, von mir aus übermenschliche, Leistung. Da heißt es nämlich:

„Wenn es eines Tages geschehen sollte,  dass ich ein Opfer des Terrorismus werde,  dann  
wünsche ich, dass meine Gemeinschaft, meine Kirche und meine Familie sich daran erinnern,  
dass  mein  Leben  Gott  und  diesem Land geschenkt  war.  Ich  wünsche,  im entscheidenden  
Augenblick  einen  klaren  Verstand  zu  haben,  damit  ich  um  Vergebung  Gottes  und  meiner  
Brüder hier auf Erden bitten und gleichzeitig dem vergeben kann, der Hand an mich gelegt hat.  
In  meinen  Dank  schließe  ich  alle  ein.  Und  auch  Du  –  mein  Mörder,  Freund  des  letzten  
Augenblicks, der Du nicht wusstest, was Du tatest: Ja, auch Dir gilt dieser Dank und dieses  
Adieu. Möge es uns gegeben sein, uns als glückliche Schächer im Paradies wiederzusehen,  
wenn es Gott gefällt, der uns beider Vater ist.“

Was doch der Geist Gottes, der Heilige Geist vermag, wenn wir uns ihm öffnen?! Er schenkt 
nicht nur Tapferkeit und Vergebungsbereitschaft, sondern auch Humor und eine wunderbare 
„Leichtigkeit  des Seins“.  Mich hat  nicht  nur dieses Testament des Priors,  sondern auch die 
letzte Verfügung eines über 80 Jahre alten Mitbruders beeindruckt. 50 Jahre hatte Bruder Luc 
als Arzt in Algerien gearbeitet. Für den Tag seines Begräbnisses hatte er eine Ton-Kassette 
aufbewahrt. Edith Piaf sollte man hören, wenn sie singt:  „Non, je ne regrette rien – Nein, ich  
bereue nichts!“

2



J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD
3


