
Predigt am 17.07.2011 (16. Sonntag Lj. A): Mt 13,24-43
Der böse Feind

Der Bauer steht vor seinem Feld und zieht die Stirne kraus in Falten:
Ich hab‘ den Acker wohl bestellt, auf gute Aussaat streng gehalten.
Nun sieh‘  mir eins das Unkraut an: Das hat der böse Feind getan!

Da kommt sein Knabe hochbeglückt mit bunten Blumen reich beladen,
im Felde hat er sie gepflückt, Kornblumen sind es, Mohn und Raden.
Er jauchzt: Sieh‘ Vater nur die Pracht, die hat der liebe Gott gemacht!

I. „Der Bauer und sein Kind“ heißt dieses Gedicht des preußischen Heimatdichters 
Julius Sturm  (1816-1896)  „Das hat der böse Feind getan“. Fast wörtlich zitieren 
diese  betulichen  Verse  das  Gleichnis  Jesu,  wie  es  der  Evangelist  Matthäus 
überliefert hat. In zahlreichen Nacherzählungen des eben gehörten Evangeliums ist 
diese Aussage meist die einzige Botschaft, die hängen geblieben ist:  „Das hat ein 
Feind von mir getan.“   Denn das können wir gut: Die Stirn „kraus in Falten“ legen, 
wenn uns „der böse Feind“ etwas angetan hat und erst  recht,  wenn wir  es nicht  
genau beweisen können, dass es der böse Feind gewesen ist. Über vieles andere, 
das Jesus hier im Gleichnis erzählt und andeutet, müssten wir länger nachdenken: 
Das Unkraut unter dem Weizen, das Gespräch zwischen dem Herrn der Ernte und 
seinen  Knechten  und  nicht  zuletzt  die  Frage,  was  am  Ende  mit  dem  Unkraut 
geschehen soll. Eines freilich ist unstrittig und lässt uns eifrig mit dem Kopf nicken: 
„Das hat der böse Feind getan!“ Er hat das Unkraut unter das Getreide gesät. Unser 
Freund/Feind-Denken funktioniert, und das hat den Vorteil, dass wir das Negative, 
das Ungute in unserem Leben so leicht und schnell anderen in die Schuhe schieben 
können. „Wer solche Freunde hat, braucht keine Feinde!“ Dieses Sprichwort spricht 
Bände!

Aber so einfach macht es uns Jesu Gleichnis nicht! IHM kommt es nicht darauf an,  
das Böse, den Bösen, den Teufel an die Wand zu malen, damit wir alles Böse, was  
in unserem Leben vorkommt, dem Teufel anlasten können und damit fein raus sind. 
Mir kommt es auf die weise Entscheidung des Gutsherrn an: „Lasst beides wachsen 
bis zur Ernte!  Also nicht alles taxieren nach Freund und Feind, nicht alles mit der 
Wurzel ausreißen wollen, was nicht eindeutig vom sog. Freund stammt. Vielmehr:  
Uns  selbst  zutrauen,  dass  wir  mit  unterschiedlichen,  gegensätzlichen  Einflüssen 
umgehen können; dass wir sie mit gutem Geist, mit Gottes Geist, zu unterscheiden 
wissen. 

Wer das Unkraut mit Stumpf und Stil ausrotten will, schadet auch dem Weizen. Und 
warum ist das so?: Weil das Gute vom Bösen eben nicht hermetisch getrennt ist!  
Weil das Böse dem Guten oft zum Verwechseln ähnlich sieht! Weil sich das Böse auf  
diabolische Weise als das Gute zu tarnen versteht!

Auf die bange und bohrende Frage, warum Gott nicht energischer gegen das Böse in  
der Welt vorgeht, gibt uns Jesu Gleichnis deshalb diese durchaus vorläufige Antwort:  
Das Böse wird deshalb nicht völlig ausgerottet, weil sonst auch das Gute bedroht ist, 
zu sehr ist es in dieser Welt und in unserem Herzen verwoben und vermischt mit 
dem Bösen. Wir müssen demnach lernen, mit dieser Unübersichtlichkeit zu leben. 
Wer absolute Eindeutigkeit, wer Licht ohne Schatten will, der läuft Gefahr, nur neues 
Unheil anzurichten.

II.  Und in der Tat: Es war und ist diese bornierte Vorstellung vom Nur-Reinen, Nur-  
Edlen,  Nur-Guten:  der  eigenen  Überzeugung,  der  eigenen  Religion,  der  eigenen 



Kultur, der eigenen Rasse..., die andere Menschen, andere Völker, andere Kulturen 
zu Minderwertigen, zu „Untermenschen“, zu „Unkraut“ erklärt hat. Denken wir nur an 
die  islamistischen   Fanatiker  und  „Gotteskämpfer“,  für  die  unsere  westliche 
Zivilisation voller „Unkraut“ ist, das es zu vernichten gilt ohne Rücksicht auf Verluste.

Vergessen  und  verdrängen  wir  dabei  nicht,  wie  sehr  die  Sucht  nach  klaren 
Verhältnissen  auch  in  der  Christenheit  schon  ihr  Unwesen  getrieben  hat.  Die 
düsteren Kapitel der Kirchengeschichte und der Religionskriege, die Inquisition und 
die  Kreuzzüge.  Es  ist  immer  wieder  diese  unselige  Vorstellung  von  absoluter 
Wahrheit und uniformer Einheit im Glauben, die Andersartige und Andersgläubige zu 
Hexen  und  Ketzern  erklärt  und  daraus  die  Berechtigung  zu  ihrer  Vernichtung 
abgeleitet hat. Was hier im Namen Gottes Teuflisches geschehen ist und bisweilen 
bis  auf  den  heutigen  Tag  geschieht  (Neuaufflammen  des  gewalttätigen 
Nordirlandkonfliktes zwischen Katholiken und Protestanten), lässt uns einmal mehr 
darüber erschrecken, wie wenig Jesu Wort und Warnung im Gleichnis vom Unkraut 
im Weizen in der Christenheit beachtet worden ist.

Mir  gefällt,  was der  österreichische Karmeliterpater und Exerzitien- Meister  Josef 
Nagiller,   zu unserem Thema, zu Jesu Gleichnis,  zu unserem Umgang mit  dem 
Bösen geschrieben hat:

„Unsere erste Aufgabe ist es, das Gute zu sehen, zu fördern, zu bewahren. Nicht  
unsere  Abneigung  gegen  das  Ungute  soll  zuerst  wachsen,  sondern  unsere  
Zuneigung zum Guten. Das will uns der Gutsherr im Gleichnis durch sein Verhalten  
sagen.  – Wie also wird das Unkraut vernichtet?: Indem die gute Saat über alles  
geliebt wird. In dieser Liebe zum Guten hat das Böse dann nicht mehr die Spur einer  
Chance. Denn das Böse und sein Einfluss leben alle weil von der Aufmerksamkeit,  
die ihm geschenkt wird. Durch unsere Aufmerksamkeit auf das Gute wird das Böse  
zunehmend  machtlos.  –  In  der  vorrangigen  Aufmerksamkeit  auf  die  gute  Saat  
werden wir auch jenen Zeitpunkt erwarten, den der Herr der Ernte bestimmt hat, und  
das  ist  dann  die  Stunde  der  Klarheit  darüber,  was  nun  guter  Weizen  und  was  
Unkraut ist.“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	Predigt am 17.07.2011 (16. Sonntag Lj. A): Mt 13,24-43
	Der böse Feind
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


