
Predigt am 29.05.2011 (6. Sonntag in der Osterzeit) : Joh 14,15-21

Welt und Gegenwelt

„Es ist der Geist der Wahrheit, den die Welt nicht empfangen kann, weil sie ihn nicht  
sieht und nicht kennt.“

I. „Die Welt“ ist im Johannes-Evangelium zwar die von Gott erschaffene, aber, umso 
schlimmer,  dennoch die  sich  Gott  verschließende oder  gar  die  Gott  verneinende 
Welt.  „In  der  Welt  habt  ihr  Angst,  doch  fürchtet  euch  nicht:  ich  habe  die  Welt  
überwunden.“  (Joh 16,33b)  „Es  kommt  der  Fürst  dieser  Welt...“ sagt  Jesus  (Joh 
14,30) Die Welt Gottes und die Welt als Inbegriff des Widergöttlichen stehen sich 
unversöhnlich gegenüber. Und doch: „So sehr hat Gott die Welt geliebt...“ (Joh 3,16) 
Deshalb können und sollen wir singen: „Gott liebt diese Welt und wir sind sein eigen; 
wohin er uns stellt, sollen wir es zeigen: Gott liebt diese Welt.“ (GL 297) Jesu Jünger 
müssen lernen, mit dieser Spannung zu leben: Wie Jesus in (!) dieser Welt zu leben 
und dennoch nicht „von dieser Welt“ zu sein, also im Kontrast zur Welt zu leben. Es 
ist der „Geist der Wahrheit“, der sie dies erkennen lässt und dazu ermutigt. Ihn „kann 
die Welt nicht empfangen, weil sie ihn nicht (am Werke) sieht und nicht kennt.“ Ein 
schroffes Gegenüber von Welt und Gegenwelt!

Von  dieser  „Gegenwelt“  und  der  vermissten  „Gegenweltlichkeit“  der  Kirche  ist 
auffallend oft die Rede in dem Buch „Das katholische Abenteuer“ von  Matthias 
Matussek, das z.Zt. den Buchhändlern förmlich aus der Hand gerissen wird. Es trägt 
den Untertitel „Eine Provokation“. Damit ist klar, was der Autor will: Die katholische 
Kirche  hier  in  Deutschland  soll  aufhören,  sich  in  fruchtlosen  Professoren-
Memoranden und „Kirchenvolksbegehren“ immer mehr dieser Welt anzupassen und 
stattdessen  wieder  „randscharf“  (Matussek)  werden,  d.h.  sich  von  der  Welt 
abgrenzen und  wieder  bewusst  unzeitgemäß werden.  Nur  so  könne  sie  aus der 
gegenwärtigen  –  auch  von  Matussek  bestätigten  –  Kirchenkrise  gestärkt  hervor 
gehen.

 „Vorwärts:  Es  geht  zurück!“ So  nenne  ich  diesen  Irrweg,  der  von  Rom  aus 
gesteuert und von katholischen Intellektuellen wie Matussek in der Tat geistreich und 
streitbar befördert wird. Was mich für sein neuestes Buch einnimmt, ist, dass es auf 
weite Strecken ein persönliches Glaubenszeugnis und, im Wortsinn: un-verschämtes 
Bekenntnis  zu seiner  Kirche ist.  Was ich ihm vorhalte,  ist  die  Verherrlichung der 
Vergangenheit und der verführerische Versuch, unsere katholische Kirche – und das 
ist unser Thema – wieder in Gegensatz zu bringen und als Gegenwelt zur heutigen 
Lebenswelt des Menschen zu reaktivieren. Das ist Wasser auf die Mühlen derer, die 
den Reformstau in unserer Kirche ignorieren; die lieber in Kauf nehmen, dass die 
Kirche  zu  einer  Großsekte  wird,  als  dass sie  in  der  Folge  des II.  Vatikanischen 
Konzils  weiterhin  und  energisch  das  „Aggiornamento“,  wörtlich  übersetzt:  die 
„Verheutigung“  ihrer  Lehre  und  ihrer  Strukturen  betreibt.  Ein  Schlüsselsatz  in 
Matusseks Rückblick auf seine Kindheit und Jugend (Jahrgang 1954) lautet:  „Vom 
Zweiten  Vatikanischen Konzil  bekam ich  hier  nichts  mit.“  (S.  70)  Diese Ignoranz 
gegenüber dem Konzil und, wie man sagt, dem Geist des Konzils, durchzieht das 
ganze Buch, mit dem der Autor in den Chor derer einstimmt, die diesem epochalen 
Ereignis der jüngsten Kirchengeschichte den Ausverkauf katholischer Wahrheit und 
Wirklichkeit anlasten. Und so kann Matussek tatsächlich – unbeleckt von der vom 
Konzil  wiederentdeckten  Kollegialität  von  Papst  und  Bischöfen  –  die  Irrlehre 
vertreten, dass die Kirche „nur durch den Einzelnen an der Spitze sicher durch die  
Zeiten geführt werden kann.“ (S. 53)



Kein Wunder also, dass der SPIEGEL- Journalist Matussek sich in seinem Pamphlet 
auch über die deutschen Bischöfe lustig macht, von denen die meisten zu sehr dem 
Zeitgeist huldigen würden. Auch unserem Erzbischof wird eins übergebraten, wenn 
er  schreibt:  „Da  redet  der  Vorsitzende der  deutschen Bischofskonferenz Zollitsch  
wolkig  von  einer  ‚Option  für  den  Menschen‘  und  möchte  eine  Dialogoffensive  
starten.“

II.  „Tatsächlich ist ‚Dialog‘ ein Schlüsselbegriff des Zweiten Vatikanischen Konzils,  
um das gewandelte Selbstverständnis der katholischen Kirche und ihren Auftrag...zu  
bezeichnen.“ (Eberhard  Schockenhoff  in  der  aktuellen  Ausgabe  „Christ  in  der 
Gegenwart“  Nr.  22/2011) Kenntnisreich und unerschrocken zeigt  der renommierte 
Freiburger Theologe in seinem Artikel „Sprechen heißt Zuhören“ auf, wie sehr das 
Konzil auf den Dialog setzte. „Die Kirche in der Welt von heute“ heißt im Deutschen 
die Pastoralkonstitution des II. Vatikanischen Konzils „Gaudium et spes“. Die Kirche 
wollte nicht mehr länger eine geschlossene „Gegenwelt“ sein, die sich abschottet und 
zu immunisieren sucht gegen die glaubensfeindliche oder gar gottlose Welt, was sie 
bekanntlich  bis  in  die  Neuzeit  in  ein  katholisches  Ghetto  geführt  hat.  „Zwischen 
Kirche  und  Welt  ist  ein  ‚gegenseitiger  Dialog‘  gefordert  aufgrund  der  schlichten  
Tatsache, dass die Kirche in dieser Welt lebt und ihren Weg nach dem Willen Christi  
in  Solidarität  mit  der  ganzen Menschheit  geht.  (Artikel  40)...  Ohne sich der  Welt  
gleichförmig  zu  machen,  muss  sich  die  Kirche  auf  die  Lebenswirklichkeit  der  
Menschen einlassen, denen sie das Evangelium verkünden will. (E. Schockenhoff 
ebd.) 

Genau  das  ist  es: Kirche  als  Kontrastgesellschaft  nicht  als  Gegenwelt!   Mit 
dieser  „weltoffenen  Katholizität,  die  das  erneuerte  Selbstverständnis  der  Kirche  
prägt“ (Schockenhoff)  kann  Matthias  Matussek  nur  wenig  anfangen.  Dennoch 
empfehle ich Ihnen „Das katholische Abenteuer“, weil es bei aller Schlagseite auch 
die  leider  unübersehbaren  Schwachstellen  der  nachkonziliaren  Kirche  offen  legt. 
Neben den eigenen Schwachstellen hat dieses Buch auch unbestreitbare Stärken, 
nicht zuletzt im kenntnisreichen Gespräch mit Dichtung und Kunst. (Matussek war 
immerhin  zeitweise  Chef  des  SPIEGEL-Feuilleton!)  Vor  allem,  ich  erwähnte  es 
bereits, beeindruckt mich das persönliche Glaubenzeugnis des Autors, der keinen 
Hehl daraus macht, dass er selber „wilde Jahre“ hinter sich hat, in denen er sich von  
Glaube und Kirche völlig entfernt hatte und „im Marxismus-Leninismus eine neue 
Religion entdeckt“  hatte. (S. 73 ff.)  „Die Kirche und ich, wir verloren uns aus den  
Augen.“  Nun aber, da er sie neu entdeckt und wieder in den Blick genommen hat, 
wäre ihm zu wünschen, dass er versteht, unterstützt und beherzigt, was das Konzil 
im  Schlusswort  von  „Gaudium  et  spes“  über  das  Leben  in  der  Kirche  und  den 
Umgang miteinander so formuliert hat: 

„Das aber verlangt von uns, dass wir vor allem in der Kirche selbst, bei Anerkennung  
aller  rechtmäßigen  (!)  Verschiedenheit,  gegenseitige  Hochachtung,  Ehrfurcht  und  
Eintracht pflegen, um ein fruchtbareres Gespräch zwischen allen in Gang zu bringen,  
die  das  eine  Volk  Gottes  bilden:  Geistliche  und  Laien...Es  gilt  im  Notwendigen  
Einheit, im Zweifel Freiheit, in allem aber die Liebe.“ (Nr. 92)

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	Predigt am 29.05.2011 (6. Sonntag in der Osterzeit) : Joh 14,15-21
	Welt und Gegenwelt
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


