
Predigt am 1.05.2011 – 2. Sonntag der Osterzeit: Joh 20,19-31
Der Finger(zeig)

I. Wer in Rom, näherhin im Vatikan, die völlig ausgemalte Sixtinische Kapelle 
betritt,  wird geradezu überwältigt,  wenn er hinauf schaut und dort  Michelangelos 
weltberühmtes Deckenfresko betrachtet: Eine Fülle biblischer Szenen ist dort zu 
sehen, deren eine die Erschaffung des Menschen zeigt. Adam blickt sehnsüchtig hin 
zum Schöpfer. Und Gott nimmt Adam in seinen fordernden Blick. Er soll ins Leben 
treten. Adams linker Arm ist auf dem angewinkelten Knie aufgelegt, die Hand noch 
schlaff  nach  unten  geneigt.  Kraftvoll  ausgestreckt  hingegen  ist  die  Rechte  des 
Schöpfers. Der Zeigefinger weist hin auf den Zeigefinger von Adams linker Hand. Die 
beiden Finger berühren sich nicht, es bleibt ein Abstand! Sonderbar: So schön und 
adonishaft Adam daliegt, so wuchtig der Schöpfer am Himmel schwebt – der Blick 
wird  zunächst  und  wie  von  selbst  auf  diese  beiden  Hände  gelenkt  und  zu  den 
Fingerspitzen geführt. Erst danach weitet sich der Blick.

„Streck deinen Finger aus – hier sind meine Hände!“ – So fordert der Auferstandene 
im  heutigen  Evangelium  seinen  Apostel  Thomas  auf.  Der  Herr  ist  erneut  durch 
verschlossene Türen eingetreten, so wie er es acht Tage davor bereits getan hat.  
Thomas war damals nicht dabei und bleibt daher skeptisch. Und da fällt nun dieser 
Satz:  „Streck deinen Finger aus...!“ In Michelangelos Fresko weitet sich die Schau 
von den beiden Fingern hin zum Schöpfer und zu Adam, dem „alten Adam“, wie ihn 
dann später die Kirche nennen wird. In unserer Szene des Johannes-Evangeliums 
spitzt sich alles zu auf die Aufforderung Jesu: „Streck deinen Finger aus...!  Thomas 
begegnet dem neuen Adam, von dem es im Ersten Korintherbrief heißt: „Denn wie in 
Adam alle  sterben,  so  werden  in  Christus  einst  alle  lebendig  gemacht  werden.“  
(15,22)

Der  Glaube an die Auferstehung ist keine reine Kopfgeburt. Er hat mit den Händen 
zu  tun,  die  sich  dem  Auferstandenen  entgegen  strecken.  Es  geht  um  eine 
Neuschöpfung des Menschen, die nach Paulus in der Taufe geschieht. Davon ist in  
unserem Evangelienabschnitt zwar nicht die Rede, aber sie verbirgt sich hinter der 



Begegnung des Apostels  Thomas mit  seinem gekreuzigten  Meister,  der  auch an 
seinem Auferstehungsleib noch die Wundmale trägt.

Es war einhundert Jahre später als Michelangelo, im Jahre 1602, als ein anderer 
Michelangelo,  nach  dem  Herkunftsort  seiner  Eltern  Caravaggio genannt,  sein 
spektakuläres  und  heute  in  der  Gemäldegalerie  von  Schloss  Sanssouci 
aufbewahrtes  Bild  vom  „ungläubigen  Thomas“  vollendet  hatte.  Das  von  Thomas 
ausgesprochene Begehren nach Berührung hat Caravaggio in einen Akt drastischer 
und dramatischer Penetration gesteigert. Mit seinem Zeigefinger dringt Thomas tief 
in die Seitenwunde Christi ein, wo bei ihm Jesus sogar dabei die Hand zu führen 
scheint.  Auf der Stirn des Thomas zeichnen sich Furchen ab, die etwas von der 
Anstrengung  zu  erkennen  geben  sollen,  mit  welcher  diese  skandalöse 
Grenzüberschreitung geschieht. Noch nicht aufgegebener Zweifel und sich langsam 
einstellender Glaube scheinen sich in dem hier meisterhaft eingefangenen Moment 
unauflösbar die Waage zu halten. Aber es fehlt eben jener Abstand – oder soll er 
bewusst  bestritten  werden?:  Der  unmerkliche  und  doch  unaufhebbare  Abstand 
zwischen Gott  und Mensch,  der  in  Michelangelos  Erschaffung des Menschen so 
genial den Finger des Schöpfers und den Finger des Geschöpfes zugleich trennt und 
doch verbindet. 

II. Tatsächlich berichtet uns das Johannes-Evangelium gerade nicht, ob oder gar wie 
Thomas Jesu Wundmale berührt  hat.  Immer  wieder  hat  man diese Leerstelle  zu 
füllen versucht und in Wort oder aber – wie unser Maler - im Bild behauptet, er habe 
tatsächlich seinen Finger dorthin gelegt. Caravaggios berühmtes Gemälde ist  das 
Ergebnis  einer  Fehlinterpretation  und,  so  könnte  man  sagen,  der  künstlerische 
Höhepunkt  eines  produktiven  Missverständnisses.  Im  Evangelium  steht  der 
Auferstandene da und hält Tomas seine Wundmale hin. Da entsteht durchaus eine 
Intimität, aber eine andere, eine, die Thomas offensichtlich inne halten lässt. Er wagt  
es nicht,  Jesus äußerlich zu berühren und er  hätte  es vermutlich auch gar  nicht 
können, denn Jesu jetzt göttlicher Leib ist nach und durch seine Auferweckung ja  

2



nicht mehr von jener Materie, die man anfassen und berühren kann. Sonst hätte ER 
nicht durch verschlossene Türen gehen können. Also keine äußerliche, aber umso 
stärker eine innere Berührung. Jesus und Thomas sind sich ganz nahe, ganz nahe 
beieinander.  Thomas dringt  nicht  ein,  aber  er  dringt  vor  bis  zu diesem innersten 
Geheimnis: „Mein Herr und mein Gott!,  ruft er aus. Das hat bisher noch keiner über 
den  Gekreuzigten  und  Auferstandenen  gesagt.  Dieses  Bekenntnis  des  Thomas 
erinnert an das Messias-Bekenntnis des Petrus, von dem Jesus sagt: „Nicht Fleisch 
und Blut haben dir das offenbart, sondern mein Vater, der Himmel ist.“  (Mt 16,19) 
Dass  Jesus  sein  und  unser  Herr  und  Gott  ist,  diese  Erkenntnis  und  dieses 
Bekenntnis kommt nicht vom äußeren Berühren, sondern rührt  von einer  inneren 
Eingebung her. Deshalb Jesu Antwort, die Bestätigung und Kritik zugleich ist: „Selig 
sind, die nicht sehen und doch glauben.“ Selig sind, die wissen, dass man IHN nun 
nur noch mit den Augen des Herzens sehen kann und dass ER doch berührbar bleibt  
für die, die glauben. 

Wenn uns der „Leib des Herrn“ beim Empfang der Hl. Kommunion in der Gestalt des 
Brotes gereicht wird, berühren wir IHN und ER berührt uns: „Der Leib Christi!“ Die 
Antwort lautet: „Amen!“ Wir strecken unsere Hände nach ihm aus, wir halten sie ihm 
hin wie eine offene Schale. Es gibt jetzt und für einen Augenblick nicht mehr den 
Abstand zwischen Schöpfer und Geschöpf. Der neue Adam Christus vereint in sich 
Gottheit  und  Menschheit  „ungetrennt  und  unvermischt“  und  nimmt  die  Getauften 
schon jetzt mit hinein in jenes göttliche, ewige Leben, das auch nach unserem Tod 
auf uns wartet.

Nachher werden wir mit dem Hl. Thomas von Aquin sagen und singen: 

„Kann ich nicht wie Thomas schau ’n die Wunden rot, bet ich dennoch gläubig: ‚Du  
mein  Herr  und  Gott!‘  Tief  und  tiefer  werde  dieser  Glaube  mein.  Fester  lass  die  
Hoffnung, treu die Liebe sein.“ (GL 546)

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

3


	Predigt am 1.05.2011 – 2. Sonntag der Osterzeit: Joh 20,19-31

