Predigt am 1.05.2011 — 2. Sonntag der Osterzeit: Joh 20,19-31
Der Finger(zeig)

l. Wer in Rom, naherhin im Vatikan, die vollig ausgemalte Sixtinische Kapelle
betritt, wird geradezu Uberwaltigt, wenn er hinauf schaut und dort Michelangelos
weltberihmtes Deckenfresko betrachtet: Eine Fllle biblischer Szenen ist dort zu
sehen, deren eine die Erschaffung des Menschen zeigt. Adam blickt sehnsuchtig hin
zum Schopfer. Und Gott nimmt Adam in seinen fordernden Blick. Er soll ins Leben
treten. Adams linker Arm ist auf dem angewinkelten Knie aufgelegt, die Hand noch
schlaff nach unten geneigt. Kraftvoll ausgestreckt hingegen ist die Rechte des
Schopfers. Der Zeigefinger weist hin auf den Zeigefinger von Adams linker Hand. Die
beiden Finger beruhren sich nicht, es bleibt ein Abstand! Sonderbar: So schén und
adonishaft Adam daliegt, so wuchtig der Schopfer am Himmel schwebt — der Blick
wird zunachst und wie von selbst auf diese beiden Hande gelenkt und zu den
Fingerspitzen gefiihrt. Erst danach weitet sich der Blick.

e > = T

.Streck deinen Finger aus — hier sind meine Hénde!“ — So fordert der Auferstandene
im heutigen Evangelium seinen Apostel Thomas auf. Der Herr ist erneut durch
verschlossene Turen eingetreten, so wie er es acht Tage davor bereits getan hat.
Thomas war damals nicht dabei und bleibt daher skeptisch. Und da fallt nun dieser
Satz: ,Streck deinen Finger aus...!” In Michelangelos Fresko weitet sich die Schau
von den beiden Fingern hin zum Schépfer und zu Adam, dem ,alten Adam®, wie ihn
dann spater die Kirche nennen wird. In unserer Szene des Johannes-Evangeliums
spitzt sich alles zu auf die Aufforderung Jesu: ,Streck deinen Finger aus...! Thomas
begegnet dem neuen Adam, von dem es im Ersten Korintherbrief heil’t: ,Denn wie in
Adam alle sterben, so werden in Christus einst alle lebendig gemacht werden.*
(15,22)

Der Glaube an die Auferstehung ist keine reine Kopfgeburt. Er hat mit den Handen
zu tun, die sich dem Auferstandenen entgegen strecken. Es geht um eine
Neuschopfung des Menschen, die nach Paulus in der Taufe geschieht. Davon ist in
unserem Evangelienabschnitt zwar nicht die Rede, aber sie verbirgt sich hinter der



2

Begegnung des Apostels Thomas mit seinem gekreuzigten Meister, der auch an
seinem Auferstehungsleib noch die Wundmale tragt.

Es war einhundert Jahre spater als Michelangelo, im Jahre 1602, als ein anderer
Michelangelo, nach dem Herkunftsort seiner Eltern Caravaggio genannt, sein
spektakuldares und heute in der Gemaldegalerie von Schloss Sanssouci
aufbewahrtes Bild vom ,unglaubigen Thomas® vollendet hatte. Das von Thomas
ausgesprochene Begehren nach Beruhrung hat Caravaggio in einen Akt drastischer
und dramatischer Penetration gesteigert. Mit seinem Zeigefinger dringt Thomas tief
in die Seitenwunde Christi ein, wo bei ihm Jesus sogar dabei die Hand zu fuhren
scheint. Auf der Stirn des Thomas zeichnen sich Furchen ab, die etwas von der
Anstrengung zu erkennen geben sollen, mit welcher diese skandal6se
Grenzuberschreitung geschieht. Noch nicht aufgegebener Zweifel und sich langsam
einstellender Glaube scheinen sich in dem hier meisterhaft eingefangenen Moment
unauflésbar die Waage zu halten. Aber es fehlt eben jener Abstand — oder soll er
bewusst bestritten werden?: Der unmerkliche und doch unaufhebbare Abstand
zwischen Gott und Mensch, der in Michelangelos Erschaffung des Menschen so
genial den Finger des Schopfers und den Finger des Geschopfes zugleich trennt und
doch verbindet.

ll. Tatsachlich berichtet uns das Johannes-Evangelium gerade nicht, ob oder gar wie
Thomas Jesu Wundmale beruhrt hat. Immer wieder hat man diese Leerstelle zu
fullen versucht und in Wort oder aber — wie unser Maler - im Bild behauptet, er habe
tatsachlich seinen Finger dorthin gelegt. Caravaggios berihmtes Gemalde ist das
Ergebnis einer Fehlinterpretation und, so konnte man sagen, der kunstlerische
Hohepunkt eines produktiven Missverstandnisses. Im Evangelium steht der
Auferstandene da und halt Tomas seine Wundmale hin. Da entsteht durchaus eine
Intimitat, aber eine andere, eine, die Thomas offensichtlich inne halten lasst. Er wagt
es nicht, Jesus aulerlich zu berihren und er hatte es vermutlich auch gar nicht
konnen, denn Jesu jetzt gottlicher Leib ist nach und durch seine Auferweckung ja



3

nicht mehr von jener Materie, die man anfassen und berihren kann. Sonst hatte ER
nicht durch verschlossene Turen gehen kénnen. Also keine aulerliche, aber umso
starker eine innere Bertuhrung. Jesus und Thomas sind sich ganz nahe, ganz nahe
beieinander. Thomas dringt nicht ein, aber er dringt vor bis zu diesem innersten
Geheimnis: ,Mein Herr und mein Gott!, ruft er aus. Das hat bisher noch keiner Uber
den Gekreuzigten und Auferstandenen gesagt. Dieses Bekenntnis des Thomas
erinnert an das Messias-Bekenntnis des Petrus, von dem Jesus sagt: ,Nicht Fleisch
und Blut haben dir das offenbart, sondern mein Vater, der Himmel ist.“ (Mt 16,19)
Dass Jesus sein und unser Herr und Gott ist, diese Erkenntnis und dieses
Bekenntnis kommt nicht vom auferen Berlhren, sondern rihrt von einer inneren
Eingebung her. Deshalb Jesu Antwort, die Bestatigung und Kritik zugleich ist: , Selig
sind, die nicht sehen und doch glauben.” Selig sind, die wissen, dass man IHN nun
nur noch mit den Augen des Herzens sehen kann und dass ER doch beruhrbar bleibt
fur die, die glauben.

Wenn uns der ,Leib des Herrn“ beim Empfang der HI. Kommunion in der Gestalt des
Brotes gereicht wird, berthren wir IHN und ER berthrt uns: ,,Der Leib Christi!“ Die
Antwort lautet: ,Amen!“ Wir strecken unsere Hande nach ihm aus, wir halten sie ihm
hin wie eine offene Schale. Es gibt jetzt und fur einen Augenblick nicht mehr den
Abstand zwischen Schopfer und Geschépf. Der neue Adam Christus vereint in sich
Gottheit und Menschheit ,ungetrennt und unvermischt® und nimmt die Getauften
schon jetzt mit hinein in jenes gottliche, ewige Leben, das auch nach unserem Tod
auf uns wartet.

Nachher werden wir mit dem HI. Thomas von Aquin sagen und singen:

.Kann ich nicht wie Thomas schau 'n die Wunden rot, bet ich dennoch gldubig: ,Du
mein Herr und Gott!’ Tief und tiefer werde dieser Glaube mein. Fester lass die
Hoffnung, treu die Liebe sein.” (GL 546)

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg



	Predigt am 1.05.2011 – 2. Sonntag der Osterzeit: Joh 20,19-31

