
Predigt am 25.04.2011 (Ostermontag): Lk 24,13-25 – Ein österlicher Eiertanz

I.  Nur  einmal  in  diesem Jahrhundert  fällt  das  Osterdatum auf  einen noch  späteren 
Termin. Und erst wieder im Jahre 2095 wird man das Osterfest – wie dieses Jahr - am 
24./25.  April  feiern können.  Fragen Sie mich  nicht,  wie  das kommt.  Sie  können es 
nachlesen  im  „Konradsblatt“  (Nr.  17/2011).  Es  hängt  mit  dem  Frühlingsvollmond 
zusammen, hat aber auch theologische Gründe, die nicht zuletzt Rücksicht nehmen auf 
die jüdischen Wurzeln des Christentums. - Aber was heißt das schon für unsere rasant 
sich säkularisierende Gesellschaft, die sich ihren eigenen Reim auf Ostern macht: Auf 
der Nordhalbkugel als Beginn der Tourismus-Saison, mit Frühlingsgefühlen inmitten der 
wiedererwachten  Natur.  Der  Kreislauf  des Lebens hat  uns wieder,  manchmal  recht 
trivial. Wo einst Weihrauch empor stieg und Glocken erklangen, qualmt jetzt der Grill  
und tönen die Fahrradklingeln. Der Boom der Freizeitindustrie mit ihrem unbegrenztem 
Ablenkungsmanöver hat die religiöse Verflüchtigung beschleunigt. Das Kirchenjahr, das 
einmal den Rhythmus des Lebens prägte, bedeutet inzwischen sogar der Mehrzahl der 
Getauften  so  gut  wie  nichts  mehr.  Aber  während  Weihnachten  von  Wellness- 
Behaglichkeit und Familienfolklore fest vereinnahmt wurde, bleibt Ostern immer noch 
ein  wenig  sperrig...und  trotzt  dem  (Oster)Eiertanz,  dem  Blüten-,  Farben-  und 
Schokoladenzauber.  So  ganz  will  das  Gründungsfest  der  Christenheit  vor  der 
Spaßgesellschaft nun doch nicht kapitulieren.

Die  Spaßgesellschaft  hält  viele  unserer  Mitmenschen,  Angehörige  und  Freunde 
weiterhin fest im Griff. Doch auch die infantile, kindische Haltung Erwachsener, dass 
das  Leben  ständig  unterhaltsam  und  lustig  sein  müsse,  könnte  sich  irgendwann 
erschöpfen. Anzeichen sind schon da! Die ‚Leichtigkeit des Seins‘ wird auf die Dauer 
unerträglich schal. Spätestens dann taumelt man in einen Zustand der Ermüdung, der 
Langeweile,  des  Überdrusses.  Die  anhaltende  Vermarktung  des  Gewöhnlichen  als 
sensationell Neues erweist sich als banal. (nach J. Röser: „Christ in der Gegenwart Nr.  
17/2011)

II.  Was  macht  Spaß?  Wie  lange  noch  wird  dies  die  wichtigste  Frage  für  unsere 
verwöhnten und systematisch verdummten Mitbürger sein? Was macht Sinn? Diese 
Frage,  so  verräterisch  sie  formuliert  ist,  drängt  sich  förmlich  denen auf,  die  kapiert 
haben, dass es neben dem Vergnügen noch ernstere Dinge gibt. In schwierigen Zeiten 
hilft uns nicht der Spaß, sondern allein der Sinn. Nur der Sinn immunisiert uns gegen 
die Vergeblichkeit. Der Tag, die Zeit wird kommen, wo aus der Frage, was Spaß macht, 
die  Frage  wird,  was  Sinn  macht.  Ich  übernehme  bewusst  diese  mir  bekanntlich 
unangenehme Veränderung des Sprachgebrauchs, denn sie legt ja nur den modernen 
Machbarkeitswahn  offen:  Die  Verschiebung vom Sein  zum Machen.  Früher  konnte, 
durfte man nur sagen und fragen: Was hat (!) Sinn? Heute ist Sinn nicht mehr durch 
Gott  oder  die  philosophische  Tradition  vorgegeben  oder  gar  gewährt,  geschenkt, 
sondern Sinn wird konstruiert, erarbeitet, eben „gemacht“. Und doch bleibt es dabei: 
„Sinn  ist  Zusammenhang,  Sinnlosigkeit  Zusammenhanglosigkeit“, so  der  Philosoph 
Wilhelm Schmid.  Sinn baut auf  Sinnlichkeit und Körperlichkeit.  Und so fährt  der 
Denker  fort:  „Wer  die  Sinne  voll  entfaltet,  nimmt  das  tausendfältige  Leben  und  
sämtliche Erscheinungsformen der Welt wahr, sieht die Gesichter, die Gestalten, hört  
die Stimmen, die Geräusche, den Lärm, riecht Blüten und allerlei Düfte, schmeckt sogar  
Wasser und all das, was sich genießen lässt...findet Sinn in der Bewegung des Körpers  
und in dessen innerer Wahrnehmung.“

III.  Die aufregendsten Belege für  leiblich-  sinnenhafte  Sinnstiftung sind  für  gläubige 
Christen biblisch zu entdecken, insbesondere in den vielfältigen und widersprüchlichen 
Osterberichten, in den Auferstehungserfahrungen der Jünger, ihren Begegnungen mit 



dem  österlichen  Christus.  Sie  erkennen  ihn  –  wie  im  Emmaus-Evangelium  -  beim 
Brotbrechen, beim Essen und Trinken, andernorts durch Berührung, durch sein Zeigen 
und ihr Sehen der Wundmale. durch sein Sagen und ihr Hören der vertrauten, Angst 
überwindenden Zusage: „Friede sei mit euch!“ Die Sinnlichkeit der Sehnsucht bahnt der 
österlichen Offenbarung den Weg durch Zweifel, Verwirrung und Erschrecken hindurch. 
Also:  Auch  religiöser  Sinn  beginnt  sinnlich.  Fehlt  es  uns  in  unserer  Kirche  heute  
womöglich an dieser österlich freudigen, anrührenden, überraschenden Sinnlichkeit, wo 
dies doch geradezu ein Kennzeichen der „barocken“ katholischen Mentalität sein soll? 

Halten wir hier inne! Die sinnliche Sehnsucht nach ewigem Leben ist noch längst kein  
Beweis für Auferstehung, aber doch eine reale, realistische Hoffnung. Der evangelische 
Theologe und Pfarrer in Stuttgart Andreas Rössler erläutert das so: „Wir leiden an der  
Endlichkeit. Und unsere Begrenztheit führt zur Ahnung von etwas Unbegrenztem...So  
ist die Auferstehung Jesu auf alle Fälle eine denkbare Option.“  Das hört sich reichlich 
skeptisch an. Und doch: Die Logik, in der wir von der Wirklichkeit unseres diesseitigen 
Lebens  auf  die  Möglichkeit  eines  ewigen  Lebens  schließen,  ist  jedenfalls  nicht 
schwächer als die Logik, dass überhaupt etwas ist und nicht vielmehr nichts – ja, dass 
wir sind, wie wir sind. Wäre es angesichts der unvorstellbaren Räume und Dimensionen 
des Universums nicht viel logischer und wahrscheinlicher, dass es uns als bewusste 
Wesen  gar  nicht  gäbe?  Und  siehe:  Dennoch  wir  leben,  obwohl  wir  als  einziges 
Lebewesen um unseren Tod wissen. Aller Unwahrscheinlichkeit zum Trotz behauptet 
sich unser Leib, unsere Seele, unser Geist als existent! Das macht nicht nur Sinn, das 
hat Sinn! 

III.  Kurzum:  Ich weiß,  was  ich  Ihnen an diesem Ostermontag zumute  und,  wie  Sie 
sehen, ist das alles nicht nur auf meinem Mist gewachsen. Aber wir müssen schon auch 
intelligent und intellektuell  auf dem Damm sein, um den sich so „clever“  gebenden, 
immer aggressiver  auftretenden „neuen Atheisten“,  aber auch „den Gebildeten unter 
den  Verächtern  des  Christentums  (Schleiermacher)  Paroli  zu  bieten,  freilich  auch 
unseren eigenen Osterzweifeln „vernünftig“ zu begegnen. Die Versöhnung von Vernunft 
und Glaube, die  Papst Benedikt so imponierend und konsequent auf seine Fahnen 
geschrieben hat,  sie bleibt  eine dringliche Aufgabe, weil  gerade der Osterglaube so 
leicht als irrational zu verdächtigen ist. 

Wagen wir doch diesen Sprung eines vernünftigen Glaubens: Wenn der Gekreuzigte 
auferstanden ist,  hinein und noch mehr heraus aus Raum und Zeit,  also weder rein 
diesseitig  noch  rein  jenseitig,  sondern  „empor“  in  das  unauslotbare  Geheimnis  des 
lebendigen Gottes. Wenn dem so ist, dann dürfen wir uns in diesem Gott und seiner 
von Jesus verbrieften Liebe geborgen wissen – und dann können wir uns im begrenzten 
irdischen  Dasein  ganz  den  diesseitigen  Aufgaben  widmen.  Also  nicht  –  so  der 
herkömmliche  Verdacht:  Der  Sinn  schafft  mir  Gott,  sondern  Gott  schafft  mir  Sinn. 
Osterfreude,  nicht  Osterspaß,  nicht  lustige,  sondern  frohe  Botschaft:  „Der  Herr  ist  
wirklich auferstanden!“ Halleluja!

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

