
Osternachtpredigt am 23.04.2011: Mt  28,1-10 – Erdbeben und Seelenbeben

I. Die nach oben offene Richterskala: Welchen Wert hätte sie wohl angezeigt bei 
diesem „gewaltigen  Erdbeben“  in  Jerusalem,  von  dem eben im Osterevangelium 
nach Matthäus die Rede war? Bereits beim Tod Jesu auf Golgatha, so  berichtet  
derselbe Evangelist,  „bebte die Erde und die Felsen spalteten sich. “ (27,51) Oder 
haben  wir  uns,  liebe  Ostergemeinde,  daran  gewöhnt,  über  solche  mirakelhaften 
Ereignisse  hinweg  zu  lesen,  hinweg  zu  hören;  diese  „Kollateral-Schäden“  im 
Evangelium als dramaturgische Übertreibungen zu ignorieren? In der Tat scheint es 
sich um eine theologische Metapher und nicht um eine seismologische Auskunft zu 
handeln, wenn Erdbeben zu den Begleitumständen von Jesu schrecklichem Tod wie 
seiner  herrlichen  Auferweckung  gezählt  werden.  Und  dennoch:  Nach  dem 
verheerenden  Erdbeben  auf  Haiti  und  nun  auch  nach  der  schrecklichen 
Naturkatastrophe in Japan kann ich jedenfalls nicht mehr ohne innere Erschütterung 
über  die  Erschütterung  der  Erde  im  eben  gehörten  Evangelium  hinweg  gehen. 
Freilich: Zur Zeit Jesu und für die Menschen der Bibel zeigt sich Gottes Macht unter 
anderem darin, dass er die „Säulen der Erde“ ins Wanken bringt und die Erde in 
ihren  „Grundfesten“  erzittern  lässt  –  so  dass  der  gesamte  Lebensbereich  der 
Erdenbewohner erschüttert und ins Wanken gebracht wird. Mittlerweile wissen wir, 
dass  Erdbeben  durch  die  unterirdischen  Spannungen  an  den  Grenzen  der 
tektonischen Erdplatten ausgelöst werden. Trotz dieses Wissens und diesem Wissen 
zum Trotz hat man in Japan zahllose Atommeiler gebaut. Und so sehr eine ganze 
Wissenschaft sich mit Erdbebenforschung, ja Erdbebenvoraussage beschäftigt, hat 
diese  Naturkatastrophe  nichts  von  ihrem  Schrecken  verloren.  Der  Boden  unter 
unseren Füßen, auf dem wir so selbstbewusst und selbstherrlich stehen, wird uns 
regelrecht  entzogen.  Erdbeben,  noch  dazu  von  solch  apokalyptischem  Ausmaß, 
konfrontieren  uns  „nüchtern  und  sachlich,  hautnah  und  unausweichlich  mit  der  
Tatsache, dass wir alle, - ob gut, ob böse, ob gläubig oder ungläubig – auch heute  
noch in einen Prozess eingebunden sind, der vor ungefähr viereinhalb Milliarden  
Jahren seinen Anfang nahm und ohne dessen Entfaltung es auch uns Menschen  
heute nicht gäbe.“ So der Bibelwissenschaftler  Meinrad Limbeck (nach „Christ in 
der Gegenwart“ Nr. 17/2011)

Zurück zur Bibel und ihren Naturwundern: Die Erschütterung in der Natur und der 
Natur,  ihr  Beben  und  Schwanken,  dort  ist  es  ein  sprechendes  Bild  für  die 
Erschütterungen der Kreatur, zumal des Menschen, der nicht nur die Krone, sondern 
– siehe „Atomkraft:  Nein danke!“  – auch die „Dornenkrone“ der Schöpfung ist.  In 
unserem Inneren,  in  unserem Seelenleben  gibt  es  das  Seelenbeben!  In  allen 
Lebenskrisen, wenn gewohnte Sicherheiten und Sicherungen verloren gehen; wenn 
wir festen Boden unter den Füßen verlieren und sich ein Abgrund auftut, ereignet  
sich dieses Seelenbeben oft genug unabsehbar und mit einschneidenden Folgen. 
Wir  suchen solche  Erfahrungen nicht,  wir  können  ihnen aber  auch nicht  einfach 
ausweichen. Nicht nur die Menschen der Bibel; auch wir moderne Menschen werden 
das Bestürzende, das Grundstürzende in unserem Leben nicht los!

II.  Der Evangelist Matthäus spricht also von einer Welt, deren Grund und Abgrund 
Gott heißt. Auch und gerade Passion und Ostern sprechen im Evangelium von einem 
Gott,  der alles nur nicht  harmlos ist  und der uns nicht in Watte gepackt  hat.  ER 
schüttelt die Menschen durch und krempelt sie um. Er zwingt sie, neu zu denken, 
umzudenken,  umzukehren.  Die  Metanoia  (Umdenken,  Umkehr)  bewahrt  uns  am 
ehesten vor der Paranoia, dem Wahnsinn – wörtlich: an der Vernunft vorbei -, wovon 
in diesen Tagen im Zusammenhang mit der friedlichen Nutzung der Kernenergie mit 



Recht die Rede ist. Zurück zum Seelenbeben: Du und Ich, wir hätten viel lieber einen 
Glauben, der uns Erschütterungen erspart. Der Glaube an den Gott und Vater Jesu 
Christi macht aber die Seele nicht seebebensicher. Er setzt uns immer wieder der 
schöpferischen  Katastrophe,  der  heilsamen  Krise  aus,  die  neues  Leben  hervor 
bringen  kann  (nicht  muss).  Denn  was  zerstört  wurde,  weil  es  durcheinander 
geschüttelt und über den Haufen geworden wurde, kann, wenn es gut geht, sich neu 
ordnen;  es  kann  sich  wandeln  und  etwas  Neues  werden.  Aus  meiner  eigenen 
Erfahrung  mit  Lebenskrise  und  Seelenbeben,  aber  auch  aus  meiner  beruflichen 
Erfahrung mit  so mancher  „Krisenintervention“  weiß ich um die Schmerzen,  aber 
auch um die Chancen solcher Erschütterungen.

III. Was aber hat dies nun alles mit Osternacht und Ostermorgen zu tun – und mit der 
Botschaft von der Auferweckung des Gekreuzigten?: Der Evangelist Matthäus hatte 
aus  seinem  jüdischen  Denken  heraus  das  sichere  Gespür,  dass  auch  die 
Ostererfahrung der Jünger eine solche grundstürzende Erfahrung mit Gott war. Darin 
berührt  sie  beispielsweise  die  Erfahrung  von  Exil  und  Befreiung,  von  der 
Knechtschaft und dem Auszug der Kinder Israels aus Ägypten – und der Theophanie 
(Gotteserscheinung)  am  Sinai.  Aus  unserer  heutigen  naturwissenschaftlich 
geprägten  Weltsicht  können  wir  ergänzen,  dass  Katastrophen  unvermeidlich  zu 
Gottes Werdewelt (Evolution), zu seiner unfertigen Schöpfung dazu gehören. (Röm 
8) Wir können nur miteinander und füreinander die Warnungen vor der Hybris des 
Menschen  vernehmen,  vor  seinem  Omnipotenzwahn  (H.E.  Richter)  und  seinen 
katastrophalen Folgen für die Zukunft der Menschheit, die noch in Tausenden von 
Jahren mit unserem Atommüll fertig werden soll. Wir können in solchen Krisen, in 
diesem  „Kulturschock“  nur  miteinander  und  füreinander  die  neuen  Lebens-  und 
Energiegewinnungsmöglichkeiten  erschließen,  die  darin  verborgen  sind.  Beide 
Denkmuster erschöpfen das Handeln Gottes nicht, denn das göttliche Muster, sein 
„masterplan“, können wir in unserer menschlichen Begrenztheit nicht durchschauen.

IV. Gebe Gott, dass dies alles auch für das „Kirchenbeben“ gilt, das wir hinter uns,  
aber noch lange nicht ausgestanden haben! Seine „Seismologen“ sitzen jedenfalls 
nicht in Rom, sondern werden vor allem hier bei uns vermutet - und verdächtigt, in  
kirchlichem  (!)  „Alarmismus“  zu  machen.  Einer  dieser  theologischen 
Erdbebenforscher heißt Hans Küng. In seinem neuesten Buch „Ist die Kirche noch 
zu retten?“ antwortet er auf diese Frage: Ja, sie ist es! Aber nur, wenn sie sich von 
diesen  fürchterlichen  Erschütterungen  durch  die  zahllosen  Missbrauchskandale 
kräftig durchschütteln lässt und zu einer grundlegenden Umwälzung ihrer Strukturen 
und  nicht  nur  zu  einer  Vertiefung  ihrer  Frömmigkeit  bereit  ist.  Die  unabweisbare 
Gottes- und Glaubenskrise unserer Gesellschaft hat mit der Glaubwürdigkeitskrise 
der  Kirche  mehr  zu  tun,  als  ein  Schönwetter-Besuch des Papstes  demnächst  in 
Deutschland  wahr  haben  will.  Dieser  Blick  in  die  „Unterwelt“  der  Kirche,  dieses 
Kirchenbeben legt sie zumindest frei:   „die  Pforten der Hölle“, vor der Herr,  nach 
seiner Verheißung an Petrus, die Kirche sicher bewahren wird. Aber ER wird dereinst 
die zur Rechenschaft ziehen, welche  die „Kernschmelze“ der Kern-Gemeinden zu 
verantworten  haben,  weil  sie  sich  letztlich  der  „ecclesia  semper  reformanda“ 
verweigert haben. Nur eine evangeliumsgemäße, dienende und nicht in Formen des 
höfischen  Absolutismus  erstarrte  herrschende  Kirche  wird  aus  diesem 
Transformationsprozess  neu  und  lebendig  hervor  gehen.  Es  sind  Formen  der 
Agonie, der selbst verschuldeten und hausgemachten Leblosigkeit, welche der aus 
seiner Agonie strahlend hervorgehende auferstandene Christus verwandeln und neu 
beleben will. Ohne uns an der sog. Basis oder gar im Fundament der Kirche wird 
dies nicht gehen! Die infantile Erwartung, dass der „Heilige Vater“ es schon richten 
und auf den Weg bringen wird: Von ihr gilt es endgütig Abschied zu nehmen. Unser 
Traditionschristentum  mit  seinen  letzten  volkskirchlichen  Resten  an  den  großen 

2



Festen:  Dass  es  dieses Kirchenbeben  überstehen wird,  bezweifeln  Gläubige wie 
Ungläubige. Wir müssen zu einem Christsein aus Einsicht und Entscheidung finden 
und damit die „herrliche Freiheit der Kinder Gottes“ auch denen gegenüber zurück 
gewinnen, die uns im doppelten Sinne des Wortes „von oben herab“ entmündigen 
und einschüchtern wollen. 

V.  Unter den ersten Christen der „werdenden Kirche“, wie sie  Papst Benedikt im 
zweiten Teil  seines Jesus-Buches immer wieder nennt, unter den ersten Christen 
war  das  Wissen  lebendig,  dass  die  Auferweckung  Jesu  zunächst  Erschrecken, 
Furcht  und  Zittern,  sagen  wir  ruhig.  Verunsicherung  und  Erschütterung  auslöste. 
Nahezu  alle  Osterberichte  der  Evangelien  sprechen  davon.  Die  Osterfreude  ist 
sozusagen das Geschenk einer späteren Zeit (schriftliche Abfassung der Evangelien) 
mit einiger Distanz zu dieser Erfahrung. Matthäus erinnert uns mit der Metapher des 
Erdbebens  daran,  dass  Gottes  Macht  mit  ihrer  nach  oben  offenen  Skala  die 
Grundfesten unserer Gewissheiten wanken und schwanken lässt, unsere steinharten 
Sicherheiten  zerreißt,  ja  die  Fundamente  des  selbstverständlich  Gewordenen 
durcheinander wirbelt. Negativ selbstverständlich geworden erscheint uns schließlich 
der unausweichliche Tod als anscheinend sicherste Wahrheit unseres Erdenlebens. 
Christi  Auferstehung  sprengt  nun  gottlob  gerade  auch  diese  sicherste  aller 
Sicherheiten: „Sind wir mit Christus gestorben, so glauben wir, dass wir auch mit ihm  
leben werden.“ (Epistel der Osternacht: Röm 6,8)

Kürzlich besuchte mich eine evangelische Frau,  die  mich am Jahrtag des Todes 
ihres Ehemannes aufsuchte, weil sie nicht fertig wurde mit ihrer Trauer. Ja, es war  
ein  „Seelenbeben“,  das  sie  erneut  erfasste  mit  der  ganzen  Erschütterung  ihres 
vermeintlich so festen Glaubens an die Auferstehung und an das ewige Leben. Am 
Ende unseres Gespräches aber übergab sie mir ein bislang unbekanntes Gedicht 
von Carl Zuckmayer, in dem der Dichter ebenfalls die Natur zu Hilfe nimmt, um mit 
anderen  Worten  von  der  Schöpfung  Gottes  und  der  ihr  inne  wohnenden 
Unsterblichkeit zu sprechen. Das wird den Tod eines Tages Lügen strafen:

Dauer, Zeit und Raum
sind wie Brandungsschaum,

der verweht, indes die Flut sich wendet.
Doch das kleinste Sein
schließt ein Wesen ein,

das von Anfang ist und niemals endet.

Der Du Dich besinnst,
ob Du einst verrinnst

gleich dem Sand und gleich dem Regentropfen –
Denk, dass Meer und Land,

Wasser, Fels und Sand
steter sind als Deines Herzens Klopfen.

Nur was in Dir brennt,
das kein Wort benennt,

dauert über der Vernichtung Flammen.
Wärst Du nicht geweiht

zur Unsterblichkeit
bräch‘ die Schöpfung in sich selbst zusammen.

3



J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

4


	Osternachtpredigt am 23.04.2011: Mt  28,1-10 – Erdbeben und Seelenbeben

