
Predigt am 17.04. 2011 (Bußgottesdienst vor Ostern)

Die Verleugnung des Petrus (Mk 14,26-31; 66-72)

I.  Petrus hat sein Leben lang nicht vergessen, wie kläglich, wie jämmerlich er versagt 
hat, als er in seiner Treue zu Jesus auf die Probe gestellt wurde. Die Legende weiß zu  
berichten, dass er bei seinem Martyrium darauf bestand, umgekehrt wie Jesus, mit dem 
Kopf nach unten, gekreuzigt zu werden. Er wollte nicht genauso wie sein geliebter Herr 
und  Meister  sterben,  weil  er  sich  damals  im  Hof  des  Hohepriesters  „umgekehrt“ 
verhalten hatte, wie er es sich vorgenommen und im Brustton der Überzeugung gesagt 
hatte: „Auch wenn alle an dir Anstoß nehmen: Ich nicht!...Und wenn ich mir dir sterben  
müsste, ich werde dich nie verleugnen!“ 

Jesus wollte sich ja auf den ersten seiner Apostel felsen-fest verlassen. Er kannte und 
liebte  diesen  aufrechten  Mann,  diesen  Simon,  dem  er  alsbald  den  neuen  Namen 
„Petrus“, also „Fels“ gegeben hatte. Doch Jesus kannte auch seine Schwächen: Die 
Gefahr der Selbstüberschätzung bei dem, der so großspurig daher reden konnte, der so 
nassforsch, so vorschnell war in seinen Worten und es dann gerne an den Taten fehlen 
ließ.  Papst Benedikt schreibt in seinem zweiten, wiederum sehr lesenswerten Jesus-
Buch über die Verleugnung des Petrus so, dass er ihn (als Petrus-Nachfolger) auch ein 
wenig in Schutz nimmt: „Petrus muss von seinem Heroismus Abschied nehmen und die  
Demut des Jüngers lernen. Sein Wille zum Dreinschlagen, sein Heroismus, endet mit  
der  Verleugnung.  Um  sich  den  Platz  am  Feuer  im  Vorhof  des  hohepriesterlichen  
Palastes zu sichern und möglichst auf dem neuesten Stand über das Geschick Jesu zu  
bleiben, behauptet er, ihn nicht zu kennen.“  (J. Ratzinger/Benedikt XVI.: Jesus von 
Nazareth, Zweiter Teil, S. 88)

Und so muss Petrus nun erleben und erleiden, wie schwach der Starke sein kann und 
wie wenig Verlass auf ihn ist. Jesus aber nimmt nichts zurück von seinem Auftrag, den 
er dem ersten seiner Apostel übertragen hat. Nach seiner Auferstehung gibt er Petrus 
Gelegenheit,  seine  Verleugnung  wieder  gutzumachen,  „aufzuarbeiten“,  würden  wir 
heute sagen. Diese Trauerarbeit, diese Wiedergutmachung wird ihm abverlangt: Weil er 
Jesus dreimal verleugnete, muss er sich von IHM dreimal die Frage gefallen lassen:  
„Simon, Sohn des Johannes: Liebst du mich, liebst du mich mehr als diese?...Herr, du  
weißt alles. Du weißt, dass ich dich liebe.“ (Joh 21, 15-17) Petrus muss seinen Vorrang 
gleichsam dadurch unter Beweis stellen, dass er auch der Erste sein will in der Liebe zu 
seinem Meister.  Nicht nur mehr Macht,  Vollmacht soll  er haben, mehr Liebe als die 
anderen wird ihm abverlangt.  „Die Liebe deckt eine Menge Sünden zu.“ So wird es 
später im 1. Petrus-Brief (4,8) heißen, der zwar nicht von ihm selber, aber in seinem 
Namen, in seiner Autorität geschrieben wurde. Die Liebe zu Jesus ist größer als seine 
Schuld, ist wichtiger als das Versagen, um das Petrus bittere Tränen vergießt. 

II.  Es gibt  noch eine andere Stelle im NT, welche die ganze Zwiespältigkeit  dieses 
Petrus zeigt – und ich wundere mich immer wieder neu darüber, wie schonungslos das 
Evangelium die Niederlagen des ersten der Apostel preisgibt: „...und Jesus wies Petrus  
zurecht mit den Worten: Weg mit dir, Satan. geh mir aus den Augen. Denn du hast  
nicht im Sinn, was Gott will,  sondern was die Menschen wollen."  (Mk 8, 8,23) Eben 
noch hatte Petrus sich zum Sprecher der Jünger gemacht und auf Jesu Frage „Ihr aber,  
wofür haltet ihr mich?“ geantwortet: „Du bist der Messias!“, da spricht Jesus zum ersten 
Mal  davon,  dass  er  leiden  und  sterben  müsse.  „Da  nahm ihn  Petrus  beiseite  und  
machte ihm Vorwürfe.“ (8,32b) Was auch immer diese „Vorwürfe“ gewesen sein mögen, 
mit  denen er  auf  die  Leidensankündigung des Herrn reagiert  hat:  Es kommt einem 
zunächst  wie  eine  unerklärliche  Überreaktion  vor,  wenn  Jesus  Petrus  als  „Satan“ 
bezeichnet.  Ich  wüsste  nicht,  dass  Jesus  im  Evangelium  jemals  einen  anderen 



Menschen oder gar einen anderen Jünger – nicht einmal Judas - derart angefahren, so 
mit  der  Versuchung  durch  den  Teufel  in  Verbindung  gebracht  hat.  Wir  haben  uns 
vielmehr  daran  gewöhnt,  mit  dem  Messiasbekenntnis  des  Petrus  das  größte 
Kompliment  Jesu an den ersten seiner Apostel  zu verbinden:  „Selig bist  du,  Simon  
Barjona, denn nicht Fleisch und Blut haben dir das offenbart, sondern mein Vater, der  
im Himmel ist.“ Mt 16,17) Und dann folgt jene berühmte Stelle, auf die sich seit jeher 
der Vorrang des Petrus und die Vormachtstellung seiner Nachfolger gestützt hat und 
die in großen lateinischen Lettern in der Kuppel des Petersdomes zu Rom zu lesen ist:  
„Tu es Petrus et super hanc petram aedificabo ecclesiam meam – Du bist Petrus, der  
Fels,  und auf  diesen Felsen will  ich meine Kirche bauen und die Pforten der Hölle  
werden sie nicht überwältigen.“ (Mt 16,18) (In seinem neuen Buch  „Ist die Kirche 
noch zu retten?“ (S. 185 ff.) stellt Hans Küng den drei „petrinischen Verheißungen“ im 
NT drei „päpstliche Versuchungen“ gegenüber. Seine nicht neue, aber hochaktuelle und 
brisante  Kirchenkritik  hat  Hand  und  Fuß  und  ist  historisch,  wie  theologisch  gut 
begründet.)

III.  Wie passt das also zusammen?: Im Markus-Evangelium wird Petrus – wenn auch 
nur für eine Schrecksekunde – mit der Hölle in Verbindung gebracht, wenn Jesus ihn 
als „Satan“ beschimpft, und im Matthäus-Evangelium wird ihm die Kirche anvertraut und 
damit den „Pforten der Hölle“ entrissen! Halten wir doch schlicht und einfach fest, dass 
sich – zu unserem Erstaunen, noch mehr aber zu unserem Trost - beides (!) im NT, in 
den  Evangelien  findet,  und  dass  die  frühe  Christenheit  (bei  der  Kanon-Bildung) 
offensichtlich  keinen  Anlass  sah,  diese  beiden  gegensätzlichen,  zumindest 
widersprüchlichen,  Stellen  zu  harmonisieren.  Keiner  der  Apostel  scheint  Jesus  so 
beeindruckt, keiner ihn aber auch so enttäuscht zu haben, wie eben dieser Petrus, zu 
dessen Verleugnung wir nun wieder zurück kehren wollen.

J. S. Bach lässt in seiner herrlichen Matthäus-Passion den Tränen seiner Reue die 
Herz  zerreißende  Klage  folgen,  jene  Arie  der  Alt-Stimme,  die  zur  Solo-Violine  so 
eindringlich singt: „Erbarme dich. Mein Gott, um meiner Zähren willen! Schau hier, Herz  
und Auge weint vor dir – bitterlich. Erbarme dich, um meiner Zähren willen.“  Und dann 
folgt  der Choral,  mit  dem der Chor die Gemeinde vertritt,  die weiß,  dass sie selber 
gemeint ist, ja sich wieder erkennen soll in der Verleugnung des Petrus, aber auch in 
seinen Reuetränen und im Eingeständnis seines Versagens:

„Bin ich gleich von dir gewichen, stell ich mich doch wieder ein. Hat uns doch dein Sohn  
verglichen  (ausgeglichen) durch  sein  Angst  und Todespein.  Ich verleugne nicht  die  
Schuld. Aber deine Gnade und Huld ist viel größer als die Sünde, die ich stets in mir  
befinde.“

Das also wird von Petrus und auch von uns verlangt: Dass wir unsere Schuld nicht 
verleugnen, nicht verdrängen, nicht weg erklären, wie das heute üblich geworden ist in  
jenem „Unschuldswahn“, von dem schon die Würzburger Synode sprach, und dem wir 
auch als Christen bis heute oft genug erliegen. 

Ich  denke  an  einen  Beitrag  vor  einiger  Zeit  in  der  Wochenzeitung  „Christ  in  der 
Gegenwart“ (Nr.12/2006) mit der Überschrift „Der Täter ist der Täter“. Dort hieß es:

„Im  Zuge  verschiedener  Strafrechtsreformen  und  der  immer  weiter  verbreiteten  
Populär-Psychologie des ‚Ich bin okay, du bist okay!‘ kam es seit den 60er Jahren in  
Mode, Schuld und Sünde durch Einflüsse von außen zu erklären. Neuerdings wird im  
Zuge  der  Hirnforschung  sogar  die  Willensfreiheit  völlig  abgestritten.  Dass  Täter  (!)  
immer ein Stück weit auch Opfer sind und Verständnis brauchen, ist zwar verständlich.  
Man möchte ihn ja nach Möglichkeit resozialisieren. Aber es stellt sich doch verschärft  
die Frage nach dem Schutz des Opfers. Manchmal, so scheint es, haben die Straftäter  
mehr  Rechte  als  die,  die  sie  quälten.  Gar  nicht  so  selten  versuchen  zudem  die  
Verteidiger und sogar ‚Volkes Stimme‘ die Opfer zu Mittätern zu machen: Vergewaltigte  

2



Frauen z. B hätten durch naives Verhalten oder aufreizende Kleidung die Tat geradezu  
provoziert.  Man wagt  fast  nicht mehr zu  sagen,  dass Mörder  Mörder,  Diebe Diebe,  
Betrüger Betrüger sind.... Ehebrecher Ehebrecher, Lügner Lügner sind.. Kurzum:. Dass  
Schuld  Schuld  und  Sünde  Sünde  ist....  Der  kollektive  Unschuldswahn  kennt  schier  
unzählige Varianten, sich der Schuld zu entledigen oder sie anderen in die Schuhe zu  
schieben.  Allenfalls  hat  man  heutzutage  ‚Fehler‘  gemacht,  so  das  Allerwelts-
Entschuldigungswort, dessen Geisteshaltung so gut wie sämtliche öffentliche Beichten  
durchzieht,  ob in  peinlichen Talk-Shows oder  noch peinlicheren Enthüllungsbüchern  
alla Dieter Bohlen und Heiner Lauterbach, die auf den Bestsellerlisten landen. Niemand  
schlägt sich an die Brust, um zu sagen: ‚Ich habe gesündigt in Gedanken, Worten und  
Werken durch meine Schuld...‘“

Es war kein Theologe oder Kirchenmann, sondern ein hellsichtiger Journalist namens 
Hannes  Stein,  der  in  der  Zeitschrift „Merkur“ auf  solche 
Verblendungszusammenhänge  hinwies,  und  dass  es  „zum  humanen  Menschsein  
gehört, Sünde und Schuld anzuerkennen, zu bekennen, Buße zu tun und Umkehr zu  
geloben.“

Mag sein,  dass uns früher  in  der  Kirche und in  ihrer  zuweilen  kasuistischen Moral  
Sünden geradezu eingeredet wurden. Vor allem im Bereich von Erotik und Sexualität  
wurde Ängstlichkeit und Verklemmtheit geradezu Vorschub geleistet. Mittlerweile aber 
lässt sich in Kirche und Gesellschaft das genaue Gegenteil beobachten: Auch gläubige 
Christen  sind  vielfach  nicht  mehr  bereit,  die  Sünde  beim  Namen  zu  nennen, 
geschweige denn im Sakrament der Versöhnung Gottes Vergebung zu suchen. 

IV. Petrus konnte sich noch schämen und bitterlich weinen über das, was er Jesus mit  
seiner Verleugnung angetan hatte. Auch er hätte zu seiner Entlastung Gründe anführen 
können, warum er so kläglich versagt hatte und ihm dieses Missgeschick passiert ist. 
Es war ja seine menschlich mehr als verständliche Angst um das eigene nackte Leben. 
Hätte er zugegeben, auch „einer von den Jüngern dieses Menschen“ zu sein, wäre es 
vermutlich auch um ihn geschehen gewesen. So aber leugnete er dreimal: „Ich kenne 
diesen Menschen nicht“,  den Menschen,  dem er  Treue bis in den Tod geschworen 
hatte. 

So möge uns dieser Bußgottesdienst einmal mehr dazu verhelfen, unsere Sünden zu 
erkennen, sie zumindest innerlich zuzugeben und vor Gott dazu zu stehen. Nur dann 
werden wir  die wunderbare Erfahrung machen, die schon der Prophet Jesaja in die  
Worte fasste: „Du hast all meine Sünden hinter deinen Rücken geworfen.“ (Jes 38,17) 
Widersetzen  wir  uns  um  unsretwillen  aber  auch  um  Gottes  Willen  diesem 
verhängnisvollen Trend der Verharmlosung und Verdrängung menschlicher Schuld und 
helfen wir auf diese Weise mit, dass die Opfer nicht zu Tätern werden und die Täter 
nicht zu Opfern jenes Unschuldswahns, den eine ganze Gesellschaft erfasst hat. 

Papst Benedikt XVI. gab uns in einer Betrachtung des Kreuzweges Christi die ernsten 
Worte mit:

„Das Leiden Christi zeigt uns den Ernst der Sünde und den Ernst des Gerichtes. Sind  
wir  nicht  alle  versucht,  bei  aller  Empörung  über  das  Böse  und  über  das  Leid  der  
Unschuldigen  das  ‚Geheimnis  des  Bösen’  zu  verharmlosen?  Lassen  wir  vom  Bild  
Gottes und Jesu nicht doch nur das Sanfte und Liebe stehen, und haben wir nicht das  
Gericht im Stillen gestrichen? Aber am Leiden des Herrn sehen wir, welchen Ernst die  
Sünde hat,  wie  sie  ausgelitten  werden  muss,  um überwunden  zu  werden.  Vor  der  
Gestalt des leidenden Christus endet die Banalisierung des Bösen. Auch zu uns spricht  
er wie zu den weinenden Frauen von Jerusalem auf seinem Kreuzweg: „Weint nicht  
über mich, weint über euch und eure Kinder...“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

3


	Predigt am 17.04. 2011 (Bußgottesdienst vor Ostern)
	Die Verleugnung des Petrus (Mk 14,26-31; 66-72)

