Predigt am 17.04. 2011 (BuBRgottesdienst vor Ostern)
Die Verleugnung des Petrus (Mk 14,26-31; 66-72)

l. Petrus hat sein Leben lang nicht vergessen, wie klaglich, wie jammerlich er versagt
hat, als er in seiner Treue zu Jesus auf die Probe gestellt wurde. Die Legende weil} zu
berichten, dass er bei seinem Martyrium darauf bestand, umgekehrt wie Jesus, mit dem
Kopf nach unten, gekreuzigt zu werden. Er wollte nicht genauso wie sein geliebter Herr
und Meister sterben, weil er sich damals im Hof des Hohepriesters ,umgekehrt®
verhalten hatte, wie er es sich vorgenommen und im Brustton der Uberzeugung gesagt
hatte: ,Auch wenn alle an dir Anstol8 nehmen: Ich nicht!...Und wenn ich mir dir sterben
mlisste, ich werde dich nie verleugnen!*

Jesus wollte sich ja auf den ersten seiner Apostel felsen-fest verlassen. Er kannte und
liebte diesen aufrechten Mann, diesen Simon, dem er alsbald den neuen Namen
.Petrus®, also ,Fels” gegeben hatte. Doch Jesus kannte auch seine Schwachen: Die
Gefahr der Selbstliberschatzung bei dem, der so gro3spurig daher reden konnte, der so
nassforsch, so vorschnell war in seinen Worten und es dann gerne an den Taten fehlen
lieR. Papst Benedikt schreibt in seinem zweiten, wiederum sehr lesenswerten Jesus-
Buch Uber die Verleugnung des Petrus so, dass er ihn (als Petrus-Nachfolger) auch ein
wenig in Schutz nimmt: ,Petrus muss von seinem Heroismus Abschied nehmen und die
Demut des Jiingers lernen. Sein Wille zum Dreinschlagen, sein Heroismus, endet mit
der Verleugnung. Um sich den Platz am Feuer im Vorhof des hohepriesterlichen
Palastes zu sichern und méglichst auf dem neuesten Stand (iber das Geschick Jesu zu
bleiben, behauptet er, ihn nicht zu kennen.* (J. Ratzinger/Benedikt XVI.: Jesus von
Nazareth, Zweiter Teil, S. 88)

Und so muss Petrus nun erleben und erleiden, wie schwach der Starke sein kann und
wie wenig Verlass auf ihn ist. Jesus aber nimmt nichts zurlick von seinem Auftrag, den
er dem ersten seiner Apostel Ubertragen hat. Nach seiner Auferstehung gibt er Petrus
Gelegenheit, seine Verleugnung wieder gutzumachen, ,aufzuarbeiten®, wirden wir
heute sagen. Diese Trauerarbeit, diese Wiedergutmachung wird ihm abverlangt: Weil er
Jesus dreimal verleugnete, muss er sich von IHM dreimal die Frage gefallen lassen:
»Simon, Sohn des Johannes: Liebst du mich, liebst du mich mehr als diese?...Herr, du
weildt alles. Du weildt, dass ich dich liebe.” (Joh 21, 15-17) Petrus muss seinen Vorrang
gleichsam dadurch unter Beweis stellen, dass er auch der Erste sein will in der Liebe zu
seinem Meister. Nicht nur mehr Macht, Vollmacht soll er haben, mehr Liebe als die
anderen wird ihm abverlangt. ,Die Liebe deckt eine Menge Siinden zu.“ So wird es
spater im 1. Petrus-Brief (4,8) heil3en, der zwar nicht von ihm selber, aber in seinem
Namen, in seiner Autoritat geschrieben wurde. Die Liebe zu Jesus ist grofder als seine
Schuld, ist wichtiger als das Versagen, um das Petrus bittere Tranen vergiel3t.

Il. Es gibt noch eine andere Stelle im NT, welche die ganze Zwiespaltigkeit dieses
Petrus zeigt — und ich wundere mich immer wieder neu darlber, wie schonungslos das
Evangelium die Niederlagen des ersten der Apostel preisgibt: ,...und Jesus wies Petrus
zurecht mit den Worten: Weg mit dir, Satan. geh mir aus den Augen. Denn du hast
nicht im Sinn, was Gott will, sondern was die Menschen wollen.” (Mk 8, 8,23) Eben
noch hatte Petrus sich zum Sprecher der Junger gemacht und auf Jesu Frage , Ihr aber,
woftir haltet ihr mich?* geantwortet: ,Du bist der Messias!*, da spricht Jesus zum ersten
Mal davon, dass er leiden und sterben musse. ,Da nahm ihn Petrus beiseite und
machte ihm Vorwiirfe.“ (8,32b) Was auch immer diese ,Vorwirfe* gewesen sein mogen,
mit denen er auf die Leidensankiindigung des Herrn reagiert hat: Es kommt einem
zunachst wie eine unerklarliche Uberreaktion vor, wenn Jesus Petrus als ,Satan”
bezeichnet. Ich wuisste nicht, dass Jesus im Evangelium jemals einen anderen



2

Menschen oder gar einen anderen Junger — nicht einmal Judas - derart angefahren, so
mit der Versuchung durch den Teufel in Verbindung gebracht hat. Wir haben uns
vielmehr daran gewodhnt, mit dem Messiasbekenntnis des Petrus das groRte
Kompliment Jesu an den ersten seiner Apostel zu verbinden: ,Selig bist du, Simon
Barjona, denn nicht Fleisch und Blut haben dir das offenbart, sondern mein Vater, der
im Himmel ist.“ Mt 16,17) Und dann folgt jene beriihmte Stelle, auf die sich seit jeher
der Vorrang des Petrus und die Vormachtstellung seiner Nachfolger gestutzt hat und
die in grof3en lateinischen Lettern in der Kuppel des Petersdomes zu Rom zu lesen ist:
,1u es Petrus et super hanc petram aedificabo ecclesiam meam — Du bist Petrus, der
Fels, und auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen und die Pforten der Hoélle
werden sie nicht (dberwéltigen.“ (Mt 16,18) (In seinem neuen Buch ,lst die Kirche
noch zu retten?“ (S. 185 ff.) stellt Hans Kiing den drei ,petrinischen VerheiRungen®im
NT drei ,papstliche Versuchungen® gegentber. Seine nicht neue, aber hochaktuelle und
brisante Kirchenkritik hat Hand und Ful® und ist historisch, wie theologisch gut
begrundet.)

lll. Wie passt das also zusammen?: Im Markus-Evangelium wird Petrus — wenn auch
nur far eine Schrecksekunde — mit der Holle in Verbindung gebracht, wenn Jesus ihn
als ,Satan“ beschimpft, und im Matthaus-Evangelium wird ihm die Kirche anvertraut und
damit den ,Pforten der Holle* entrissen! Halten wir doch schlicht und einfach fest, dass
sich — zu unserem Erstaunen, noch mehr aber zu unserem Trost - beides (!) im NT, in
den Evangelien findet, und dass die frihe Christenheit (bei der Kanon-Bildung)
offensichtlich keinen Anlass sah, diese beiden gegensatzlichen, zumindest
widersprichlichen, Stellen zu harmonisieren. Keiner der Apostel scheint Jesus so
beeindruckt, keiner ihn aber auch so enttduscht zu haben, wie eben dieser Petrus, zu
dessen Verleugnung wir nun wieder zuruck kehren wollen.

J. S. Bach lasst in seiner herrlichen Matthaus-Passion den Tranen seiner Reue die
Herz zerreilende Klage folgen, jene Arie der Alt-Stimme, die zur Solo-Violine so
eindringlich singt: ,Erbarme dich. Mein Gott, um meiner Zéhren willen! Schau hier, Herz
und Auge weint vor dir — bitterlich. Erbarme dich, um meiner Z&hren willen.“ Und dann
folgt der Choral, mit dem der Chor die Gemeinde vertritt, die weil}, dass sie selber
gemeint ist, ja sich wieder erkennen soll in der Verleugnung des Petrus, aber auch in
seinen Reuetranen und im Eingestandnis seines Versagens:

,Bin ich gleich von dir gewichen, stell ich mich doch wieder ein. Hat uns doch dein Sohn
verglichen (ausgeglichen) durch sein Angst und Todespein. Ich verleugne nicht die
Schuld. Aber deine Gnade und Huld ist viel gré3er als die Siinde, die ich stets in mir
befinde.”

Das also wird von Petrus und auch von uns verlangt: Dass wir unsere Schuld nicht
verleugnen, nicht verdrangen, nicht weg erklaren, wie das heute Ublich geworden ist in
jenem ,Unschuldswahn®, von dem schon die Wurzburger Synode sprach, und dem wir
auch als Christen bis heute oft genug erliegen.

Ich denke an einen Beitrag vor einiger Zeit in der Wochenzeitung ,Christ in der
Gegenwart® (Nr.12/2006) mit der Uberschrift ,Der Tater ist der Tater”. Dort hiel} es:

m Zuge verschiedener Strafrechtsreformen und der immer weiter verbreiteten
Populéar-Psychologie des ,Ich bin okay, du bist okay! kam es seit den 60er Jahren in
Mode, Schuld und Sinde durch Einfliisse von aullen zu erkldren. Neuerdings wird im
Zuge der Hirnforschung sogar die Willensfreiheit véllig abgestritten. Dass Téter (!)
immer ein Stilick weit auch Opfer sind und Verstandnis brauchen, ist zwar verstéandlich.
Man méchte ihn ja nach Méglichkeit resozialisieren. Aber es stellt sich doch verschérft
die Frage nach dem Schutz des Opfers. Manchmal, so scheint es, haben die Straftéter
mehr Rechte als die, die sie quélten. Gar nicht so selten versuchen zudem die
Verteidiger und sogar ,Volkes Stimme* die Opfer zu Mittdtern zu machen: Vergewaltigte



3

Frauen z. B hétten durch naives Verhalten oder aufreizende Kleidung die Tat geradezu
provoziert. Man wagt fast nicht mehr zu sagen, dass Mbrder Mérder, Diebe Diebe,
Betriiger Betriiger sind.... Ehebrecher Ehebrecher, Liigner Ligner sind.. Kurzum:. Dass
Schuld Schuld und Siinde Siinde ist.... Der kollektive Unschuldswahn kennt schier
unzéhlige Varianten, sich der Schuld zu entledigen oder sie anderen in die Schuhe zu
schieben. Allenfalls hat man heutzutage ,Fehler’ gemacht, so das Allerwelts-
Entschuldigungswort, dessen Geisteshaltung so gut wie sémtliche &6ffentliche Beichten
durchzieht, ob in peinlichen Talk-Shows oder noch peinlicheren Enthiillungsblichern
alla Dieter Bohlen und Heiner Lauterbach, die auf den Bestsellerlisten landen. Niemand
schléagt sich an die Brust, um zu sagen: ,Ich habe gesiindigt in Gedanken, Worten und
Werken durch meine Schuld...”

Es war kein Theologe oder Kirchenmann, sondern ein hellsichtiger Journalist namens
Hannes Stein, der in der Zeitschrift ,»Merkur* auf solche
Verblendungszusammenhange hinwies, und dass es ,zum humanen Menschsein
gehért, Siinde und Schuld anzuerkennen, zu bekennen, Bule zu tun und Umkehr zu
geloben.*”

Mag sein, dass uns friher in der Kirche und in ihrer zuweilen kasuistischen Moral
Sinden geradezu eingeredet wurden. Vor allem im Bereich von Erotik und Sexualitat
wurde Angstlichkeit und Verklemmtheit geradezu Vorschub geleistet. Mittlerweile aber
l&sst sich in Kirche und Gesellschaft das genaue Gegenteil beobachten: Auch glaubige
Christen sind vielfach nicht mehr bereit, die Sinde beim Namen zu nennen,
geschweige denn im Sakrament der Versohnung Gottes Vergebung zu suchen.

IV. Petrus konnte sich noch schamen und bitterlich weinen Uber das, was er Jesus mit
seiner Verleugnung angetan hatte. Auch er hatte zu seiner Entlastung Griinde anfuhren
kdnnen, warum er so klaglich versagt hatte und ihm dieses Missgeschick passiert ist.
Es war ja seine menschlich mehr als verstandliche Angst um das eigene nackte Leben.
Hatte er zugegeben, auch ,einer von den Jiingern dieses Menschen® zu sein, ware es
vermutlich auch um ihn geschehen gewesen. So aber leugnete er dreimal: ,Ich kenne
diesen Menschen nicht®, den Menschen, dem er Treue bis in den Tod geschworen
hatte.

So mdge uns dieser BulRgottesdienst einmal mehr dazu verhelfen, unsere Sinden zu
erkennen, sie zumindest innerlich zuzugeben und vor Gott dazu zu stehen. Nur dann
werden wir die wunderbare Erfahrung machen, die schon der Prophet Jesaja in die
Worte fasste: ,Du hast all meine Siinden hinter deinen Riicken geworfen.” (Jes 38,17)
Widersetzen wir uns um unsretwillen aber auch um Gottes Willen diesem
verhangnisvollen Trend der Verharmlosung und Verdrangung menschlicher Schuld und
helfen wir auf diese Weise mit, dass die Opfer nicht zu Tatern werden und die Tater
nicht zu Opfern jenes Unschuldswahns, den eine ganze Gesellschaft erfasst hat.

Papst Benedikt XVI. gab uns in einer Betrachtung des Kreuzweges Christi die ernsten
Worte mit:

,Das Leiden Christi zeigt uns den Ernst der Siinde und den Ernst des Gerichtes. Sind
wir nicht alle versucht, bei aller Empbrung Uber das Bbse und lber das Leid der
Unschuldigen das ,Geheimnis des Bésen’ zu verharmlosen? Lassen wir vom Bild
Gottes und Jesu nicht doch nur das Sanfte und Liebe stehen, und haben wir nicht das
Gericht im Stillen gestrichen? Aber am Leiden des Herrn sehen wir, welchen Ernst die
Siinde hat, wie sie ausgelitten werden muss, um (berwunden zu werden. Vor der
Gestalt des leidenden Christus endet die Banalisierung des Bésen. Auch zu uns spricht
er wie zu den weinenden Frauen von Jerusalem auf seinem Kreuzweg: ,Weint nicht
liber mich, weint tiber euch und eure Kinder...“

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg



	Predigt am 17.04. 2011 (Bußgottesdienst vor Ostern)
	Die Verleugnung des Petrus (Mk 14,26-31; 66-72)

