
Predigt am 3.04.2011 (4. Fastensonntag):  Joh 9,1-41

Sünde als Verblendung und aus Verblendung

Ein Mensch erblickt das Licht der Welt
doch bald hat sich herausgestellt

nach manchem trüb verbrachten Jahr,
dass dies der einzige Lichtblick war.

I. Diese humorvoll-skeptischen Verse von Eugen Roth sprechen eine Erfahrung an, die 
vom heutigen Evangelium bestätigt wird. Nicht jeder, der das Licht der Welt erblickt,  
kann  deshalb  schon  sehen,  das  heißt  in  der  rechten  Weise  wahr-nehmen.  Der 
Blindgeborene steht für alle Menschen, für die es keinen Lichtblick gibt, die Pharisäer  
dagegen für all jene, die verblendet sind, bzw. nicht sehen wollen.

Es ist interessant, wie viele Wendungen es in unserer deutschen Sprache gibt, die von 
der doppelbödigen Wirklichkeit des eben gehörten Evangeliums sprechen: dass  „die 
Blinden sehend und die Sehenden blind werden“ (9,39) Wenn wir jemandem gegenüber 
ein  schlechtes Gewissen haben,  sagen wir,  dass wir  ihm „nicht  mehr in  die  Augen 
sehen“ können. Egoismus lässt uns „keine Augen“ mehr haben für andere, sondern 
„verengt  unseren  Blick“;  manche  „verschließen  die  Augen“  vor  der  Wahrheit.  In 
extremen Situationen „sehen wir nicht mehr ein noch aus“. Vom Glück lassen wir uns 
„blenden“, Liebe macht – angeblich – „blind“, dabei ist es eindeutig der „blinde“ Hass,  
der die Augen und das Herz verschließt – wie es uns die Feinde Jesu im heutigen 
Evangelium so eindrücklich vor Augen führen.

Meisterhaft  versteht  es  das  Johannes-Evangelium,  in  der  Schilderung  dieser 
Blindenheilung die gegenläufige Entwicklung herauszuarbeiten. In dem Maße wie der 
Blindgeborene das Sehen lernt, verengt sich der Blick, verschließen sich die Augen der 
Pharisäer, bis sie schließlich selber fragen: „Sind etwa auch wir blind?“ und Jesus ihnen 
unmissverständlich bedeutet: „Wenn Ihr blind wäret, hättet ihr keine Sünde. Da Ihr aber  
sagt: Wir sehen!, darum bleibt Eure Sünde!“

Die Sünde wird hier als Verblendung gekennzeichnet, als selbstverschuldete Blindheit. 
Die entscheidende Sehkraft wird dem Glauben zuerkannt – ganz im Gegenteil zu der 
landläufigen  Meinung,  dass  der  Glaube  „Scheuklappen“  aufsetzt  bzw.  nur  einen 
eingeschränkten Blick auf die Wirklichkeit zulässt. Es geht Jesus um das, was Antoine 
de Saint Exupery in seinem „Kleinen Prinz“ bekanntlich so formuliert hat: „Man sieht  
nur mit dem Herzen gut, das Wesentliche ist für die Augen unsichtbar!“ Oder mit dem 
Untertitel  eines  Buches  über  die  biblischen  Wundergeschichten  gesprochen:  „Die 
Wunder  Jesu  geschehen  in  uns  oder  gar  nicht“ (Stertenbrinck/Weiser:  Wirf  deine 
Krücken weg, 1997)

Mit großem Geschick arbeitet der Evangelist heraus, wie Jesus dem Blindgeborenen 
schließlich die entscheidendere Sehkraft schenkt, wie er ihm die „Augen des Herzens“ 
öffnet.  Der  ehemals  Blinde  erkennt  immer  deutlicher,  mit  wem  er  es  zu  tun  hat. 
Zunächst sagt er „...der Mann, der Jesus heißt“. Im Laufe der Auseinandersetzung mit 
den Pharisäern, die ihn für einen Betrüger halten, .wird er immer selbstbewusster und 
aufmüpfiger. Jetzt steigern sich seine Aussagen über Jesus: „Er ist ein Prophet“(17), er 
ist „von Gott“ (33) und schließlich: „Ich glaube, Herr!“ (38) Jetzt erst ist er richtig sehend 
geworden, will der Evangelist sagen.

Kaum beachtet von den Pilgern, die nach Lourdes kommen, steht am Hang über der 
Grotte von Massabielle ein kleines Denkmal, das an den blinden Steinmetz erinnert, der 
als erster in der Quelle von Lourdes Heilung fand. Eine italienische Pilgerin, die als 
Blinde nach Lourdes kam und – wohlbemerkt – als Blinde wieder von dort wegging, ließ 



es errichten. In den Sockel des Standbildes ließ sie folgende Worte einmeißeln:  „Ich 
kam hierher, um das Licht der Augen wiederzufinden; ich habe das Licht des Glaubens  
wiedergefunden. Das ist mehr!“

II.  Die Auseinandersetzung Jesu mit seinen Gegnern zeigt uns jedoch auch, dass es 
eine  fromme Blindheit gibt. Es waren ja gerade die Frommen, die Gottesfürchtigen, 
die  religiösen  Autoritäten,  mit  denen  Jesus  seine  liebe  Not  hatte  und  die  sich  im 
heutigen  Evangelium  als  die  eigentlich  Blinden  erweisen:  Die  nicht  sehen,  nicht 
wahrhaben  wollen,  wer  Jesus  ist  und  was  er  doch  im  Auftrag  Gottes  (!)  tut.  Sie  
verschanzen sich hinter ihren religiösen Vorschriften und Traditionen, um in geradezu 
peinlicher Weise das Heilungswunder und die Bedeutung Jesu abwerten zu können. 
Das  muss  uns  doch  zu  denken  geben!  Nichtwahr?  Dadurch  dass  wir  zur  Kirche 
gehören und zur Kirche gehen, ist  noch längst nicht gewährleistet,  dass wir  zu den 
„Sehenden“,  zu  den  Hellsichtigen  und  Weitblickenden  gehören.  Die  Geschichte  der 
Kirche zeigt uns nur allzu viele Beispiele von frommer Verblendung, blindem Gehorsam, 
blindem  Fanatismus.  Wir  sind  immer  in  der  Gefahr,  wie  die  Pharisäer  nur  einen 
eingeschränkten Blick für die Wirklichkeit Gottes und sein Wirken in unserer Welt zu 
haben, ihn festlegen zu wollen auf unsere Sichtweise. Auch wir sind  in Gefahr, aus 
einem übergroßen Sicherheitsbedürfnis heraus schließlich in jene selbstverschuldete 
Blindheit  zu  geraten,  die  sich  in  Selbstgerechtigkeit,  Intoleranz,  Hartherzigkeit  und 
Heuchelei äußert. Überall dort, wo sich unter uns diese Untugenden breit machen, ist  
die  Sünde  am Werk,  jene  Verblendung  und  Verstocktheit,  die  es  Jesus so  schwer 
gemacht und ihn schließlich ans Kreuz gebracht hat.

Das heutige Evangelium hat uns tatsächlich nur dann wirklich erreicht, wenn wir bereit 
sind, unsere eigene Blindheit und Verblendung aufzudecken und Jesus um Heilung zu 
bitten. „Gib mir den Mut, mich selbst zu kennen, mach mich bereit zu neuem Tun und  
reiß mich aus den alten Gleisen; ich glaube, Herr, dann wird es gut!“ So heißt es in 
einem unserer Fastenlieder (GL 165). Wer weiß heute noch, dass man in der frühen 
Kirche die Taufe  „photismos“, „Erleuchtung“ nannte? Wir würden diesen Begriff doch 
eher bei asiatischen Religionen oder gar bei den sog. Sekten ansiedeln. Tatsächlich hat 
man in den ersten Jahrhunderten des Christentums so die Taufe (der Erwachsenen) 
gekennzeichnet,  als  einen  Vorgang  der  Erleuchtung.  Ein  getaufter  Mensch  soll  ein 
erleuchteter Mensch sein, ein Mensch, dem Gott Licht und Klarheit geschenkt hat, ein 
Mensch mit einem ungetrübten Blick für das Wesentliche und Wichtige. „Einst wart ihr  
Finsternis,  jetzt  aber seid ihr  durch den Herrn Licht geworden. Lebt als Kinder des  
Lichtes!“ So hieß es in der zweiten Lesung aus dem Epheser-Brief. (5,8-14)

Dann wird auch wieder deutlicher, was Sünde immer auch ist: Widerspruch zur eigenen 
Taufe, Verblendung, Verfinsterung, weil wir die Augen verschließen und blind sind für 
das Wirken Gottes im eigenen wie im Leben unserer Mitmenschen; dass wir nur noch 
uns selber sehen und unsere Sichtweise für die einzig richtige halten. In der derzeitigen 
innerkirchlichen  Auseinandersetzung  um  die  Überwindung  der  Glaubens-  und 
Glaubwürdigkeitskrise der Kirche sollte sich die Sichtweise der hartnäckigen Bewahrer 
und  der  Blickwinkel  der  ungeduldigen  Reformer  ergänzen,  statt  immer  nur  dem 
Widerpart  Verblendung  und  Verdrängung  vorzuhalten.  Beim  Autofahren  gibt  es 
bekanntlich den gefährlichen „toten Winkel“, dem beim Überholvorgang nur mit einer 
energischen  Drehung  des  Kopfes  beizukommen  ist.  Vielleicht  ist  das  die  aktuelle 
„Umkehr“, die wir in der Kirche oben und unten nötig haben. Bitten wir doch den Herrn 
und das Haupt der Kirche, er möge uns in diesem Sinne den Kopf verdrehen, damit wir 
nicht  kollidieren,  sondern  kooperieren,  nicht  zusammen stoßen,  sondern zusammen 
arbeiten und zusammen die Richtung, die Ausrichtung finden für den Weg, den Gott  
heute mit seiner Kirche gehen will. 

2



J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

3


	Sünde als Verblendung und aus Verblendung
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

