Predigt am 3.04.2011 (4. Fastensonntag): Joh 9,1-41
Siinde als Verblendung und aus Verblendung

Ein Mensch erblickt das Licht der Welt
doch bald hat sich herausgestellt
nach manchem triib verbrachten Jahr,
dass dies der einzige Lichtblick war.

I. Diese humorvoll-skeptischen Verse von Eugen Roth sprechen eine Erfahrung an, die
vom heutigen Evangelium bestatigt wird. Nicht jeder, der das Licht der Welt erblickt,
kann deshalb schon sehen, das heilt in der rechten Weise wahr-nehmen. Der
Blindgeborene steht fur alle Menschen, flr die es keinen Lichtblick gibt, die Pharisaer
dagegen fur all jene, die verblendet sind, bzw. nicht sehen wollen.

Es ist interessant, wie viele Wendungen es in unserer deutschen Sprache gibt, die von
der doppelbodigen Wirklichkeit des eben gehorten Evangeliums sprechen: dass ,die
Blinden sehend und die Sehenden blind werden” (9,39) Wenn wir jemandem gegenuber
ein schlechtes Gewissen haben, sagen wir, dass wir ihm ,nicht mehr in die Augen
sehen® konnen. Egoismus lasst uns ,keine Augen® mehr haben fur andere, sondern
,verengt unseren Blick“; manche ,verschlieBen die Augen® vor der Wahrheit. In
extremen Situationen ,sehen wir nicht mehr ein noch aus®. Vom Gluck lassen wir uns
,blenden®, Liebe macht — angeblich — ,blind“, dabei ist es eindeutig der ,blinde” Hass,
der die Augen und das Herz verschlie3t — wie es uns die Feinde Jesu im heutigen
Evangelium so eindricklich vor Augen flhren.

Meisterhaft versteht es das Johannes-Evangelium, in der Schilderung dieser
Blindenheilung die gegenlaufige Entwicklung herauszuarbeiten. In dem Male wie der
Blindgeborene das Sehen lernt, verengt sich der Blick, verschliel3en sich die Augen der
Pharisaer, bis sie schliellich selber fragen: ,Sind etwa auch wir blind?“ und Jesus ihnen
unmissverstandlich bedeutet: ,Wenn Ilhr blind wéret, héttet ihr keine Siinde. Da Ihr aber
sagt: Wir sehen!, darum bleibt Eure Siinde!”

Die Sunde wird hier als Verblendung gekennzeichnet, als selbstverschuldete Blindheit.
Die entscheidende Sehkraft wird dem Glauben zuerkannt — ganz im Gegenteil zu der
landlaufigen Meinung, dass der Glaube ,Scheuklappen® aufsetzt bzw. nur einen
eingeschrankten Blick auf die Wirklichkeit zulasst. Es geht Jesus um das, was Antoine
de Saint Exupery in seinem ,Kleinen Prinz“ bekanntlich so formuliert hat: ,Man sieht
nur mit dem Herzen gut, das Wesentliche ist fiir die Augen unsichtbar!* Oder mit dem
Untertitel eines Buches Uber die biblischen Wundergeschichten gesprochen: ,Die
Wunder Jesu geschehen in uns oder gar nicht” (Stertenbrinck/Weiser: Wirf deine
Kricken weg, 1997)

Mit grolRem Geschick arbeitet der Evangelist heraus, wie Jesus dem Blindgeborenen
schliel3lich die entscheidendere Sehkraft schenkt, wie er ihm die ,Augen des Herzens*
offnet. Der ehemals Blinde erkennt immer deutlicher, mit wem er es zu tun hat.
Zunachst sagt er ,....der Mann, der Jesus heif3t“. Im Laufe der Auseinandersetzung mit
den Pharisaern, die ihn flr einen Betrlger halten, .wird er immer selbstbewusster und
aufmupfiger. Jetzt steigern sich seine Aussagen Uber Jesus: ,Er ist ein Prophet‘(17), er
ist ,von Gott* (33) und schlieBlich: ,Ich glaube, Herr!“ (38) Jetzt erst ist er richtig sehend
geworden, will der Evangelist sagen.

Kaum beachtet von den Pilgern, die nach Lourdes kommen, steht am Hang Uber der
Grotte von Massabielle ein kleines Denkmal, das an den blinden Steinmetz erinnert, der
als erster in der Quelle von Lourdes Heilung fand. Eine italienische Pilgerin, die als
Blinde nach Lourdes kam und — wohlbemerkt — als Blinde wieder von dort wegging, liel



2

es errichten. In den Sockel des Standbildes liel? sie folgende Worte einmeil3eln: ,/ch
kam hierher, um das Licht der Augen wiederzufinden; ich habe das Licht des Glaubens
wiedergefunden. Das ist mehr!“

Il. Die Auseinandersetzung Jesu mit seinen Gegnern zeigt uns jedoch auch, dass es
eine fromme Blindheit gibt. Es waren ja gerade die Frommen, die Gottesflirchtigen,
die religiosen Autoritaten, mit denen Jesus seine liebe Not hatte und die sich im
heutigen Evangelium als die eigentlich Blinden erweisen: Die nicht sehen, nicht
wahrhaben wollen, wer Jesus ist und was er doch im Auftrag Gottes (!) tut. Sie
verschanzen sich hinter ihren religiosen Vorschriften und Traditionen, um in geradezu
peinlicher Weise das Heilungswunder und die Bedeutung Jesu abwerten zu kdnnen.
Das muss uns doch zu denken geben! Nichtwahr? Dadurch dass wir zur Kirche
gehoren und zur Kirche gehen, ist noch langst nicht gewahrleistet, dass wir zu den
.~Sehenden®, zu den Hellsichtigen und Weitblickenden gehéren. Die Geschichte der
Kirche zeigt uns nur allzu viele Beispiele von frommer Verblendung, blindem Gehorsam,
blindem Fanatismus. Wir sind immer in der Gefahr, wie die Pharisder nur einen
eingeschrankten Blick fur die Wirklichkeit Gottes und sein Wirken in unserer Welt zu
haben, ihn festlegen zu wollen auf unsere Sichtweise. Auch wir sind in Gefahr, aus
einem Ubergrof3en Sicherheitsbedurfnis heraus schliefl3lich in jene selbstverschuldete
Blindheit zu geraten, die sich in Selbstgerechtigkeit, Intoleranz, Hartherzigkeit und
Heuchelei duRert. Uberall dort, wo sich unter uns diese Untugenden breit machen, ist
die Sinde am Werk, jene Verblendung und Verstocktheit, die es Jesus so schwer
gemacht und ihn schlieRlich ans Kreuz gebracht hat.

Das heutige Evangelium hat uns tatsachlich nur dann wirklich erreicht, wenn wir bereit
sind, unsere eigene Blindheit und Verblendung aufzudecken und Jesus um Heilung zu
bitten. ,Gib mir den Mut, mich selbst zu kennen, mach mich bereit zu neuem Tun und
reil8 mich aus den alten Gleisen; ich glaube, Herr, dann wird es gut!* So heil3t es in
einem unserer Fastenlieder (GL 165). Wer weily heute noch, dass man in der frihen
Kirche die Taufe ,photismos*, ,Erleuchtung” nannte? Wir wirden diesen Begriff doch
eher bei asiatischen Religionen oder gar bei den sog. Sekten ansiedeln. Tatsachlich hat
man in den ersten Jahrhunderten des Christentums so die Taufe (der Erwachsenen)
gekennzeichnet, als einen Vorgang der Erleuchtung. Ein getaufter Mensch soll ein
erleuchteter Mensch sein, ein Mensch, dem Gott Licht und Klarheit geschenkt hat, ein
Mensch mit einem ungetribten Blick fur das Wesentliche und Wichtige. ,Einst wart ihr
Finsternis, jetzt aber seid ihr durch den Herrn Licht geworden. Lebt als Kinder des
Lichtes!” So hield es in der zweiten Lesung aus dem Epheser-Brief. (5,8-14)

Dann wird auch wieder deutlicher, was Stunde immer auch ist: Widerspruch zur eigenen
Taufe, Verblendung, Verfinsterung, weil wir die Augen verschlie3en und blind sind fir
das Wirken Gottes im eigenen wie im Leben unserer Mitmenschen; dass wir nur noch
uns selber sehen und unsere Sichtweise fur die einzig richtige halten. In der derzeitigen
innerkirchlichen Auseinandersetzung um die Uberwindung der Glaubens- und
Glaubwirdigkeitskrise der Kirche sollte sich die Sichtweise der hartnackigen Bewahrer
und der Blickwinkel der ungeduldigen Reformer erganzen, statt immer nur dem
Widerpart Verblendung und Verdrangung vorzuhalten. Beim Autofahren gibt es
bekanntlich den gefahrlichen ,toten Winkel“, dem beim Uberholvorgang nur mit einer
energischen Drehung des Kopfes beizukommen ist. Vielleicht ist das die aktuelle
,Jmkehr, die wir in der Kirche oben und unten nétig haben. Bitten wir doch den Herrn
und das Haupt der Kirche, er mége uns in diesem Sinne den Kopf verdrehen, damit wir
nicht kollidieren, sondern kooperieren, nicht zusammen stof3en, sondern zusammen
arbeiten und zusammen die Richtung, die Ausrichtung finden flir den Weg, den Gott
heute mit seiner Kirche gehen will.



3
J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg



	Sünde als Verblendung und aus Verblendung
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

