
Predigt am 20.03.2011 (2. Fastensonntag Lj. A) - Gen 12,1-4a: Aufbruch im Umbruch

Ich befahl,  mein Pferd aus dem Stall  zu  holen. Der Diener verstand mich nicht.  Ich ging  
selbst in den Stall, sattelte mein Pferd und bestieg es. In der Ferne hörte ich eine Trompete  
blasen. Ich fragte ihn, was das bedeute. Er wusste nichts und hatte nichts gehört.
Beim Tor hielt er mich an und fragte: „Wohin reitest du, Herr?“ „Ich weiß es nicht“, sagte ich.  
„Nur weg von hier, nur weg von hier!  Immerfort weg von hier; nur so kann ich mein Ziel  
erreichen“ „Du kennst also dein Ziel“, fragte er. „Ja“, antwortete ich. „Ich sagte es doch: Weg  
von hier, das ist mein Ziel.“  „Du hast keinen Nahrungsvorrat mit“,  sagte er. „Ich brauche  
keinen!“, sagte ich. „Die Reise ist lang, dass ich verhungern muss, wenn ich auf dem Weg  
nichts bekomme. Kein Nahrungsvorrat kann mich retten. Es ist ja zum Glück eine wahrhaft  
ungeheure Reise.“

I. Diese merkwürdige Parabel findet sich im Nachlass von Franz Kafka. Sie spricht von einer 
un-Heim-lichen Unruhe: Da will einer sein Heim, seine Heimat verlassen. Da ruht einer nicht, 
bis er alles hinter sich gelassen hat. Wer weiß: Vielleicht war auch Abram – so heißt er, bis er  
von Gott seinen neuen Namen „Abraham“ (Gen 17,5) erhält – vielleicht war auch er längst  
von dieser seltsamen Unruhe befallen, als Gott ihm befiehlt, Heim und Heimat hinter sich zu 
lassen und in die (das) Fremde zu gehen? 

„In jenen Tagen sprach der Herr zu Abram: Zieh weg aus deinem Land, von deiner  
Verwandtschaft und aus deinem Vaterhaus in das Land, das ich dir zeigen werde...Und  
Abram zog weg, wie der Herr ihm gesagt hatte.“

Die  Verständnislosigkeit  des  Dieners  bei  Kafka.  Sie  mag  auch  die  Verwandtschaft  und 
Nachbarschaft Abrahams befallen haben: Da ist einer, der will hier weg – wo er es hier doch 
so gut hatte! Wohin will er? „Weg von hier!“ – das ist bei Kafka bereits das Ziel. Der Weg ist 
das Ziel, würde man heute sagen. Das ist Mode geworden! Wenn das Ziel weg ist, sagt man 
eben: Der Weg (!) ist das Ziel. Man kann schön mit diesen Worten spielen. Es geht jedenfalls 
um die „wahrhaft ungeheure Reise“ unseres Lebens. Das Ziel kennt sowieso niemand! So 
sagen die meisten und wissen nur, dass man mobil, beweglich bleiben muss, um nichts zu 
verpassen. Unser Leben demnach eine absurde Wegstrecke zwischen Geburt und Tod?

II.  So  mag  es  erscheinen,  wenn  ignoriert  wird,  was  uns  die  Ur-Kunde  des  biblischen 
Glaubens zu sagen hat: Wir sind Gerufene und Geführte! Wo bei Kafka nur ein seltsames 
Trompetensignal zu hören ist, das keiner zu deuten vermag, vernimmt Abraham die Stimme 
Gottes, die seiner Unruhe die Richtung weist: Geh weg...und geh dorthin, wohin ich (!) dich  
führen will! Was ist sein (!) Ziel? Nicht nur „das Land, das ich dir zeigen werde“. Das Ziel ist 
umfassender: „Ein Segen sollst du sein!“ Gott sagt also zu Abraham: Ich habe etwas mit Dir 
vor – und zwar für andere. Zu uns sagt seine Geschichte mitten in der Fastenzeit:  Höre 
(besser)  auf  Gottes  Stimme  und  du  wirst  erfahren,  was  Augustinus über  das  „cor 
inquietum“, über das „unruhige Herz“ des Menschen gesagt hat. In seinen „Confessiones“ 
(„Bekenntnisse“, eine Art Autobiographie) steht das berühmte, unauslotbare  Wort: „Du hast  
uns auf dich hin geschaffen, o Gott, und unruhig ist unser Herz, bis es Ruhe findet in dir.“

Das ist doch unser Glaube, der uns, mit Paulus gesprochen, zu „Kindern Abrahams“ macht. 
(Gal 3,6-18) Dass wir in Gott den Sinn und das Ziel unseres Lebens erkennen. Dass wir uns 
von ihm ansprechen lassen, weil er uns ruft, so wie er einst Abraham und nach ihm immer 
wieder Menschen gerufen, be-rufen hat.  „...mit einem heiligen Ruf hat er uns gerufen.“ (2. 
Lesung 2Tim 1,9) Alles hängt davon ab, ob ein Christ Gottes Ruf hört und darauf eingeht. 
Das  ist  religiöser  „Gehorsam“  im  ursprünglichen  Sinn  des  Wortes:  Das  Gehör,  das  Ge-
Horchen, das gemeinsame Horchen, die Hörbereitschaft für Gottes Wort und Stimme.

III. „Unser Vater Abraham“, nennt ihn das erste Hochgebet der Hl. Messe (Canon Romanus). 
Nicht nur die Juden, auch die Christen und – vergessen wir es nicht – auch die Muslime 



beziehen sich auf ihn. Was allen drei Religionen gemeinsam ist, ist die Überzeugung, dass 
mit Abraham die Heilsgeschichte beginnt. Sie beginnt damit, dass ein Mensch Gott gehorcht, 
Gottes Stimme hört, auf sein Geheiß hin aufbricht ohne Wenn und Aber, seiner Verheißung 
glaubt und sich auf den Weg macht. Weißgott!: „eine wahrhaft ungeheure Reise“! 

Abraham  hört  Gottes  Stimme,  wie  auch  immer  sie  an  ihn  ergangen  sein  mag.  Das  ist  
erstaunlich, wo er doch diesen Gott noch gar nicht kannte. Weder seine Stimme, noch seine 
Art zu sprechen, waren ihm vertraut. Das dürfen wir nicht übersehen!

Das hat viel  mit uns und unserer Situation heute zu tun. Wir sind umgeben von (religiös 
unruhigen) Menschen, die aber nicht mehr vertraut sind mit Gottes Stimme und der Art und 
Weise, wie er zum Menschen spricht. Sie haben keine „Antenne“ dafür oder aber sie sind 
nicht „auf Empfang“. Niemand hat sie gelehrt, wie man auf ihn hört. Keiner hat ihnen gesagt,  
wie  entscheidend es  für  ihr  Leben ist,  auf  seine  –  meist  leise  und leicht  überhörbare  – 
Stimme zu achten.

„Kinder nicht um Gott betrügen“ – heißt ein Büchlein des Tübinger Religionspädagogen 
Albert Biesinger, selber Vater von vier Kindern. Ich empfehle es jedes Jahr den Eltern der  
Kommunionkinder. Im Vorwort steht der Brief einer todkranken jungen Frau an ihre eigene 
Mutter. Dieser Brief wurde nach ihrem Tod von einer Krankenschwester aufgefunden und mit 
Erlaubnis der Mutter in diesem Buch veröffentlicht:

„Liebe Mutter,...es  ist  schwer,  jung zu  sterben.  Aber  das Schlimmste  ist:  Wenn ich zum  
Himmel aufblicke, ist es finster... aber ich fühle jetzt, dass da noch etwas ist, das wir nicht  
kennen; etwas Geheimnisvolles, eine Macht, in deren Hand wir fallen und der wir antworten  
müssen...Und das ist meine Qual, dass ich nicht weiß, wer oder was das ist. ... Du hast für  
mich  immer  gesorgt  und  mir  so  vieles  beigebracht.  Warum hast  du  mich  nicht  bekannt  
gemacht mit dem Klang seines Schrittes, dass ich  merken könnte, ob er zu mir kommt in  
dieser letzten Nacht und Todeseinsamkeit? Dass ich wüsste, ob der, der da auf mich wartet,  
ein Vater ist? Wie anders könnte ich sterben?“

„Warum  hast  du  mich  nicht  bekannt  gemacht  mit  dem  Klang  seiner  Schritte?“  Eine 
erschütternde  Frage  und  Klage!  Kinder  brauchen  Eltern,  Eltern  brauchen  Gemeinden, 
Christen brauchen Mitchristen, die sie hellhörig,  sensibel  machen für Gottes Stimme; die 
glaubhaft vorleben, was es heißt, ein für Gottes Ruf geöffneter Mensch zu sein. „Du sollst ein  
Segen  sein!“ Kinder  und  junge  Menschen  sollten  in  unseren  Gemeinden  auf  Menschen 
stoßen,  die  schon allein  dadurch ein  Segen sind,  weil  man an ihnen ablesen kann,  wie 
deutlich sich Gott im Leben eines Menschen bemerkbar machen kann. Wenn jedoch unsere 
gottunerfahrenen Mitmenschen das Gefühl nicht los werden, dass in der Kirche alles fest- 
und eingefahren ist; wenn sie in unseren Gemeinden nicht auf Christen treffen, denen man 
eine geistige und geistliche Mobilität anmerkt; wenn alles Neue verdächtigt wird, weil alles 
beim  Alten  bleiben  soll:  Wie  sollen  sie  glauben  lernen,  dass  es  in  der  Kirche  um  die  
Begegnung mit dem Gott Abrahams und Jesu Christi geht, der auch heute die Menschen 
heraus ruft aus dem Gewohnten und Vertrauten? „Aufbruch im Umbruch“ ist und bleibt unser  
Auftrag in diesen turbulenten Zeiten der Kirche hierzulande. 

Abrahams Berufungsgeschichte ist ein Lehrstück für uns Christen. Der Weg ist nicht das Ziel!  
Auch nicht, wie bei Kafka: „Weg von hier!“ Sondern, wie bei Abraham: Hin zu DIR! Mit dem 
alten  Choral  gesprochen:  „Näher  mein  Gott  zu  dir!“ Das  wäre  eine  Fastenzeit!  „Kein  
Nahrungsvorrat kann mich retten“, heißt es bei Kafka, und damit ist mehr gemeint als der 
Proviant an Essen und Trinken. Nein umfänglicher: Ausfindig machen, herausfinden, wohin 
Gott mich rufen will; worauf ich verzichten, was ich aufgeben, was ich verlassen muss, um 
wieder neu aufzubrechen mit leichterem Gepäck – „in das Land, das ich dir zeigen werde“, 
zur  ewigen Heimat,  die  wir  seit  unserer  Taufe in uns tragen.  „Es  ist  ja  zum Glück eine  
wahrhaft ungeheure Reise.“ Oder mit  Ernst Bloch gesprochen, der sein berühmtes Werk 
„Prinzip  Hoffnung“  mit  den  Worten  beendet  hat  „Heimat  ist  etwas,  was  jedem  in  die  
Kindheit scheint - und worin noch niemand war.“

2



J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD 

3


	Predigt am 20.03.2011 (2. Fastensonntag Lj. A) - Gen 12,1-4a: Aufbruch im Umbruch

