
Predigt am Aschermittwoch: 09.03.2011

Ja! Ich weiß, woher ich stamme!
Ungesättigt gleich der Flamme
glühe und verzehr‘ ich mich.

Licht wird alles, was ich fasse,
Kohle alles, was ich lasse:
Flamme bin ich sicherlich.

I.  Im Vollgefühl überschäumender Lebenskraft mag man so denken und sprechen 
wie Friedrich  Nietzsche in  diesem  Gedicht.  So  lange  immerhin  noch  „Kohle“ 
übrigbleibt, mit der man ein anderes Feuer am Leben halten kann, ist jener Nullpunkt  
noch nicht erreicht, an den uns die Kirche alljährlich zu Beginn der Fastenzeit führen 
will: Nichts als Asche (!) bleibt übrig, wenn das Feuer restlos sein Werk vollbracht  
hat.  Auch  das  noch  so  vitale,  ungebrochene  und  ungezügelte  Leben  endet  als 
„Staub“, zu dem zurückzukehren des Menschen unerbittliches Los ist.

„Sic transit gloria mundi- So vergeht der Ruhm der Welt!“ Mit diesen Worten 
wurde früher der neu gewählte Papst bei seiner Inthronisation an die Gräber seiner 
Vorgänger geführt. Vor seinen Augen wurde ein Stück Werg verbrannt, das prächtig 
aufloderte und doch im gleichen Augenblick zu einem Häuflein Asche versank. So 
wurde der neue Papst drastisch an die Vergänglichkeit irdischen Ruhmes erinnert – 
in  der  Hoffnung  freilich,  daß  er  daraus  die  richtigen  Konsequenzen  für  seine 
Amtsführung zieht.

Das  ist  der  naheliegende  Hintergrund,  auf  dem sich  das  Aschenkreuz  in  dieser 
Liturgie  abzeichnet  und  abspielt.  Damit  wir  rechtzeitig  umkehren,  sollen  wir  an 
unsere Vergänglichkeit erinnert werden: „Bedenke, Mensch: Du bist Staub und  
zum  Staub  kehrst  Du  zurück!“ Auf  einem  Grabstein  in  der  Basilika  zu 
Seligenstadt kommt das eindrucksvoll zur Geltung: Über dem Grab eines Herzogs, 
der 1743 bei der Schlacht von Dettingen gefallen ist,  hat man einen Gedenkstein 
errichtet, auf dem sein Name und seine adlige Herkunft eingemeißelt sind, alle seine 
Fürstentitel und militärischen Ränge sowie seine Auszeichnungen. Eine lange Liste, 
alles in tadellosem Latein – und am Ende steht schlicht: „Nunc pulvis – Jetzt Staub!“ 
Mehr  ist  nicht  übrig  geblieben  –  jedenfalls  für  den  Bereich  des  Irdischen  und 
Sichtbaren.

Die Asche, die uns heute auf’s Haupt gestreut wird, ist also ein starkes Zeichen! Sie 
spricht aber nicht nur von der Vergänglichkeit unseres kreatürlichen Lebens. Sie führt 
uns auch die Vernichtung vor Augen, mit der der Mensch den Tod beschleunigen, ja 
gewaltsam  herbeiführen  kann.  Ein  Menetekel  unserer  Zeit  ist  die  Zerstörung 
Dresdens am Aschermittwoch 1945. (Es war  damals der  13.  Februar).  35 000 
Menschen fanden den Tod und  kamen in  den  Trümmern  um.  Eine  ganze Stadt 
wurde in Schutt  und Asche gelegt.  Wir müssen uns jedoch genauso die riesigen 
Aschenberge vor den Krematorien der Konzentrationslager vor Augen führen und 
uns  daran  erinnern  lassen,  in  welche  Abgründe  der  Bosheit  und 
Menschenverachtung ein gottloses Regime und seine „willigen Helfer“  unser Volk 
schon einmal zu bringen vermochte.

Auch nach 1945 gab es keinen Aschermittwoch, an dem nicht irgendwo auf der Welt 
Krieg und Terror  ihr  Vernichtungswerk  vollbrachten,  Städte und Dörfer  verbrannt, 
Menschen  ein  Raub  der  Flammen  wurden.  Vor  einem  Jahr  hat  uns  der 
Vulkanausbruch  auf  Island  in  Atem  gehalten,  dessen  riesige  Aschewolke 
wochenlang die Luftfahrt lahm gelegt hat.



II.  Wer  heute  das  Aschenkreuz  empfängt,  kommt  also  mit  dem  Elend  einer 
todverfallenen  Welt  in  Berührung.  „Elend“ –  das  ist  ein  uraltes  Wort  unserer 
deutschen Sprache. „Eli lenti“ hieß es ursprünglich im Althochdeutschen und meinte 
ein  Leben  in  der  Fremde,  in  fremdem  Land  unter  dem  Vorzeichen  letzter 
Heimatlosigkeit. Menschen, die darum wissen, Christen, die wissen, daß sie hier auf 
Erden  „keine  bleibende  Stadt“ (Hebr  13,14)haben,  haben  keine  Angst,  dieser 
Wahrheit ins Auge zu blicken.

Im Symbol der Asche empfangen wir  das Zeichen der Buße, das uns vor Augen 
stellt,  wie  verkehrt  wir  leben,  wenn  wir  unser  Herz  an  das  verlieren,  was  doch 
vergänglich und sterblich ist; wie sehr wir unser Leben verfehlen, wenn wir Gott aus 
dem  Auge  verlieren,  bei  dem  unsere  wahre  Heimat  ist.  Im  Symbol  der  Asche 
bekennen wir aber auch, daß wir einer  „Zivilisation des Todes“ (Johannes-Paul II.) 
dienen, wenn wir rücksichtslos unsere Umwelt und die Kreatur ausbeuten; wenn wir  
auf Kosten der Armen, zu Lasten der Zukunft unserer Kinder leben und alles aus 
diesem Leben herausholen wollen, wie wenn mit dem Tod tatsächlich alles aus wäre.

In der heute beginnenden österlichen Bußzeit wollen wir uns wieder einüben in einen 
Lebensstil, der einem Leben dient, in dem Gott die Mitte ist. Deshalb wird uns ja die 
Asche in der Form des Kreuzes aufgelegt, - weil wir jenem Leben trauen, das Jesus 
Christus verkörpert. Der Tod konnte ihm nichts mehr nehmen, weil er schon alles 
hergegeben hatte. Tod und Sünde haben sich an ihm gleichsam totgelaufen; sein 
Kreuz  hat  uns  ein  anderes  Leben  erworben,  -  ein  Leben,  das  nicht  auf  Kosten 
anderer, sondern zu ihren Gunsten geht, ein Leben, dessen Kraft Gott selber ist – 
das ewige Leben, wie wir  gemeinhin sagen. Dieses Leben, das uns in der Taufe 
geschenkt  wurde,  sollen  wir  wieder  deutlicher  zum Vorschein  bringen  in  Fasten,  
Gebet  und Werken der  Liebe,  wie  es uns das Evangelium des Aschermittwochs 
wieder  neu  ans  Herz  gelegt  hat.  „Kehret  um  und  ihr  werdet  leben!“ Dieses 
Bibelwort (Ez 18,32) werden wir nachher singen, wenn die Asche für ihren heiligen 
Gebrauch gesegnet wird.

„Kehret um und ihr werdet leben!“ - Wenn wir dies beherzigen, wird nach unserem 
Tod mehr von uns übrig bleiben als ein Häuflein Staub oder Asche. Denn dann gilt  
das  Gesetz  des Weizenkorns,  mit  dem Jesus seinen eigenen Tod gedeutet  hat:  
„Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es allein. Wenn es  
aber  stirbt,  bringt  es  reiche  Frucht!“ (Joh  12,24)  Diese  Wahrheit  müssen  wir 
hinzudenken, wenn wir beim Auflegen des Aschekreuzes das Bibelwort hören, daß 
wir  nur  Staub sind  und zum Staub zurückkehren.  Denn das ist  ja  nur  die  halbe 
Wahrheit  unseres  Christenlebens.  Die  ganze,  die  größere  Wahrheit  ist,  daß  wir 
getauft  und mit dem ewigen Leben beschenkt sind. Diese Wahrheit gilt  es in der 
Vorbereitung auf das Osterfest neu zu entdecken!

Schon bald hat die Kirche aus der griechischen Mythologie das Bild vom Phönix aus 
der Asche in ihre Ikonographie aufgenommen. Der Vogel, der aus seiner eigenen 
Asche  wieder  zum  Leben  ersteht,  ist  zum  Symbol  für  Christi  und  des  Christen 
Auferstehung  geworden.  Der  Aschermittwoch  ist  der  Auftakt  der  österlichen  (!)  
Bußzeit, an deren Ende das Osterfest steht: Aus Staub und Asche geht das neue, 
das ewige Leben hervor.

  J. Mohr, St. Vitus und Raphael HD

2


	Predigt am Aschermittwoch: 09.03.2011
	Ungesättigt gleich der Flamme


