Predigt am 2.01.2011 - 2. Sonntag der Weihnachtszeit (Joh 1,1- 18)
,Caro cardo salutis“

l. ,,Und das Wort ist Fleisch geworden...” Da heilt es also nicht nur: Und das Wort ist
Mensch, sondern: Das Wort ist Fleisch geworden! Das ist noch einmal etwas anderes!
Mit ,sarx“ — dem griechischen Wort fur ,Fleisch® — meint der Vierte Evangelist das
Irdisch-Gebundene, das Hinfallige, Vergangliche im Gegensatz zum Himmlisch-
Gottlichen und Unverganglichen. Gott hat in der Menschwerdung seines Sohnes den
Keim seines gottlichen Lebens hineingesenkt in unser sterbliches Fleisch und hat es so
zur BlUte gebracht: ,Da haben die Dornen Rosen getragen® — ein anderes Bild, ein Bild
der Mystiker, fur dasselbe Geheimnis! Wir kennen es aus dem alten Adventslied ,Maria
durch ein Dornwald ging®“.

,Und das Wort ist Fleisch geworden...” - Unser Credo interpretiert diesen Satz aus dem
Johannes-Prolog auf eigene Weise: ,...et incarnatus est de spiritu sancto ex maria
virgine et homo factus est — er hat Fleisch angenommen durch den Heiligen Geist aus
Maria der Jungfrau und ist Mensch geworden.“

.Fleisch und Geist” — sind sie - nach Paulus — nicht die denkbar grof3ten Gegensatze?
Der Geist streitet wider das Fleisch und umgekehrt; ,beide stehen sich als Feinde
gegentber.” (Gal 5,17) ,Der Geist ist willig, aber das Fleisch ist schwach*, sagt Jesus
den Jungern am Olberg. Und nun soll Gottes Wort durch den Geist, den Heiligen Geist,
Fleisch geworden sein im Kind von Betlehem, in Jesus von Nazareth?! Das ist
ungeheuerlich! Wir kennen ,eingefleischte“ Junggesellen und sagen damit, dass da
nichts mehr zu machen ist. (Es soll sogar eingefleischte Vegetarier geben.) Jawohl: So
endgultig und unwiderruflich ist das ,incarnatus” gemeint im Glaubensbekenntnis: Gott ist
in Jesus von Nazareth ein ,eingefleischter Mensch geworden, - ohne sein Gottsein
abzulegen, Gottheit und Menschsein in Jesus Christus ,unvermischt und ungetrennt®.
(Konzil von Chalkedon 451 n. Chr.)

Nichtwahr?!: Wir waren schon zufrieden, wenn unser Fleisch fur den Geist durchlassiger
ware. Aber hier ist es umgekehrt: Die Bewegung geht vom Geist zum Fleisch! Ein
Abstieg fur unseren Geschmack, jedenfalls fur alle durchgeistigten Menschen, fur alle
Religionen und ldeologien, die das Fleisch verachten und kein hoheres Ziel kennen, als
es hinter sich, unter sich zu lassen. Nein: Die Menschwerdung Gottes geht Uber die
Fleischwerdung des Geistes! Der Geist muss sich inkarnieren in uns, sonst geht unsere
Menschwerdung ins Leere. Dieses Geheimnis hat der lateinische Kirchenvater Tertullian
in dem berUhmten Wort ausgedruckt: ,,caro cardo salutis — Das Fleisch ist die
Tiirangel des Heiles.” Am Fleisch vorbei gibt es kein Heil, keine Heilung, keine
Erlosung, keine Menschwerdung.

Il. Ist es nicht so?!: Menschen mdchten gerne an ihrem Fleisch vorbei Mensch sein,
Mensch werden. Die einen mochten GrofRes schaffen, aber nur intellektuell (!), sie leben
nur im Kopf, ohne Sensibilitdt, ohne in Berlihrung zu sein mit ihren Gefihlen. Weil sie
nicht wirklich im Fleisch, im Leib leben, bleibt letztlich der Geist auf der Strecke. Andere
meinen, sie waren nur spirituell (!), wenn sie sich Uber das Fleisch erheben. Sie mdchten
fromm sein, aber ihre Frommigkeit ist oft genug eine Flucht vor der Realitat ihres
Fleisches. Sie Uberspringen sozusagen ihren Leib, ihre Geflihle, ihre Leidenschaften,
ihre Bedurfnisse und ignorieren die Schwerkraft des Fleisches. Sie mdchten rein geistige
Menschen sein, aber von wegen!: Dies geht auf Kosten der Menschwerdung, sagt das
Credo, denn das Glaubensbekenntnis spricht insgeheim nicht nur von der
Menschwerdung Gottes, sondern von der eines jeden Menschen. Wenn der Geist nicht
ins Fleisch kommt, nicht Fleisch wird, bleibt er unfruchtbar und kann nicht ausstrahlen in
unsere Welt.



2

Aber auch das Fleisch bleibt ohne den Geist verschlossen, ,homo in se curvatus — in
sich gekriimmt“ (Augustinus, M. Luther), in sich verkrampft, eben geist-los. Nur wenn
der Geist ins Fleisch kommt, wird aus unserem Korper der Leib. Wie differenziert ist hier
doch unsere deutsche Sprache!

Gott braucht das Fleisch, um Mensch zu werden und zugleich heiligt er das Fleisch durch
seine Menschwerdung. Aber auch wir werden nur Mensch (im Vollsinn des Wortes),
wenn wir unser Fleisch annehmen, wenn wir Ja sagen zu unserem Fleisch, uns
aussdbhnen mit der Mdudigkeit unseres Fleisches, mit seiner Hinfalligkeit und
Gebrechlichkeit, mit der Schwache und Empfindlichkeit, die vom Fleisch herrihren,
(Empfind-samkeit kommt vom Geist), aber auch mit seiner Schonheit, Zartheit und
Beruhrbarkeit.

,Einerseits ist die Materie die Last, die Kette, der Schmerz, die Siinde und die
Bedrohung unseres Lebens. Die Materie macht schwerféllig, leidet, verletzt, versucht und
altert. Durch die Materie sind wir plump, gelahmt, verwundbar und schuldig. Wer erl6st
uns von diesem Kérper des Todes? (vgl. Rém 7,25) Aber die Materie ist gleichzeitig auch
die kérperliche Freude, die Beriihrung, die erhéht, die Anstrengung, die Kraft verleiht und
die Freude am Wachstum. Die Materie zieht an, erneuert, vereinigt und bliiht. Von der
Materie werden wir genéhrt, emporgehoben, mit dem librigen verbunden und vom Leben
durchdrungen. Ihrer beraubt zu sein ist uns unertréglich. Wer wird uns einen
unsterblichen Leib geben?“ So lesen wir bei dem Jesuiten P. Teilhard de Chardin
(1881-1955), dem visionaren Anthropologen und Theologen, der jedoch von seiner
Kirche zu Lebzeiten verdachtigt und verketzert wurde. Heute gilt er dem Papst als
Kronzeuge der Verséhnung von Materie und Geist, Geist und Fleisch.

lll. Welche Konsequenzen hatte dies - nicht zuletzt fir unseren Umgang mit Erotik und
Sexualitat, die ja kein Neben- oder gar Abfallprodukt der Schopfung sind? Auch die
Leiblichkeit mit ihrer Triebhaftigkeit, die der rein geistig sein wollende Mensch —
vermutlich nicht ohne Grund - als Erniedrigung empfindet, sie ist geheiligt durch die
Mensch-, durch die Fleischwerdung Gottes. Freilich muss sich auch das ,Fleisch der
Siinde und des Todes” (Karl Rahner) dem Geist 6ffnen; nur dann begegnen und
begatten sich nicht nur Korper, sondern ein Leib gibt sich dem anderen, eine Seele der
anderen, ein Geist dem anderen hin. Bis dahin (!) reicht das Weihnachtsgeheimnis und
vermag sogar die vermeintlich fromme Sexual-Phobie und Priderie aus den (TUr-)Angeln
zu heben: ,caro cardo salutis — Das Fleisch, die Tiirangel des Heiles!” Wir haben die
Tragweite, um nicht zu sagen: die Sprengkraft der Weihnachtsbotschaft vermutlich nur
anfanghaft begriffen.

In der Geburt des Kindes von Betlehem hat Gott ,Fleisch angenommen aus Maria der
Jungfrau und ist Mensch geworden.” Und am Ende seines Lebens spricht Jesus von
Nazareth beim Abschiedsmahl: ,Das ist mein Leib (!), der fiir euch hingegeben wird.” Das
ist die Summe seines Daseins. Alle Notdurft dieser Erde gehort zu diesem Leibsein, alle
Lust zartlicher Berlihrung und heilender Nahe, aber eben auch Schmerzen, Wunden und
Leid. Gott kann uns leiden — jetzt noch mehr und erst recht, da er Fleisch angenommen
hat und Mensch geworden ist.

Christen sind eingefleischte Erdenbirger — bis hin zur Auferstehung des Fleisches, an
die zu glauben wir nicht aufhéren kdnnen. Das Leben im Irdischen ist kein gottlicher
Betriebsunfall und kein Absturz der Seele in die vermeintlich bose Materie. Es gibt einen
weihnachtlichen Materialismus, den es ernst zu nehmen, durchzuhalten qilt: , Wahrhatftig,
das Geheimnis unseres Glaubens ist gro3”, heildt es im Ersten Brief an Timotheus, in
einem bereits vorher gepragten Hymnus der Urkirche: ,Christus wurde offenbart im
Fleisch, gerechtfertigt durch den Geist, geschaut von den Engeln, verkiindet unter den
Viélkern, geglaubt in der Welt, aufgenommen in die Herrlichkeit.“ (3,16).



J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg



	Predigt am 2.01.2011 – 2. Sonntag der Weihnachtszeit (Joh 1,1- 18)
	„Caro cardo salutis“
	                 J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

