
Predigt am 2.01.2011 – 2. Sonntag der Weihnachtszeit (Joh 1,1- 18)

„Caro cardo salutis“

I. „Und das Wort ist Fleisch geworden...“ Da heißt es also nicht nur: Und das Wort ist 
Mensch, sondern: Das Wort ist Fleisch geworden! Das ist noch einmal etwas anderes!  
Mit  „sarx“  –  dem  griechischen  Wort  für  „Fleisch“  –  meint  der  Vierte  Evangelist  das 
Irdisch-Gebundene,  das  Hinfällige,  Vergängliche  im  Gegensatz  zum  Himmlisch-
Göttlichen und Unvergänglichen.  Gott  hat in der Menschwerdung seines Sohnes den 
Keim seines göttlichen Lebens hineingesenkt in unser sterbliches Fleisch und hat es so 
zur Blüte gebracht: „Da haben die Dornen Rosen getragen“ – ein anderes Bild, ein Bild 
der Mystiker, für dasselbe Geheimnis! Wir kennen es aus dem alten Adventslied „Maria 
durch ein Dornwald ging“. 

„Und das Wort ist Fleisch geworden...“ - Unser Credo interpretiert diesen Satz aus dem 
Johannes-Prolog  auf  eigene  Weise:  „...et  incarnatus  est  de  spiritu  sancto  ex  maria  
virgine et homo factus est – er hat Fleisch angenommen durch den Heiligen Geist aus  
Maria der Jungfrau und ist Mensch geworden.“ 

„Fleisch und Geist“ – sind sie - nach Paulus – nicht die denkbar größten Gegensätze? 
Der  Geist  streitet  wider  das  Fleisch  und  umgekehrt;  „beide  stehen  sich  als  Feinde  
gegenüber.“ (Gal 5,17)  „Der Geist ist willig, aber das Fleisch ist schwach“, sagt Jesus 
den Jüngern am Ölberg. Und nun soll Gottes Wort durch den Geist, den Heiligen Geist, 
Fleisch  geworden  sein  im  Kind  von  Betlehem,  in  Jesus  von  Nazareth?!  Das  ist 
ungeheuerlich!  Wir  kennen  „eingefleischte“  Junggesellen  und  sagen  damit,  dass  da 
nichts mehr zu machen ist. (Es soll sogar eingefleischte Vegetarier geben.) Jawohl: So 
endgültig und unwiderruflich ist das „incarnatus“ gemeint im Glaubensbekenntnis: Gott ist  
in  Jesus  von  Nazareth  ein  „eingefleischter“  Mensch  geworden,  -  ohne sein  Gottsein 
abzulegen,  Gottheit  und Menschsein in Jesus Christus „unvermischt und ungetrennt“.  
(Konzil von Chalkedon 451 n. Chr.)

Nichtwahr?!: Wir wären schon zufrieden, wenn unser Fleisch für den Geist durchlässiger 
wäre.  Aber  hier  ist  es  umgekehrt:  Die  Bewegung  geht  vom  Geist  zum  Fleisch!  Ein 
Abstieg für unseren Geschmack, jedenfalls für alle durchgeistigten Menschen, für alle 
Religionen und Ideologien, die das Fleisch verachten und kein höheres Ziel kennen, als 
es hinter sich,  unter sich zu lassen. Nein: Die Menschwerdung Gottes geht über die 
Fleischwerdung des Geistes! Der Geist muss sich inkarnieren in uns, sonst geht unsere 
Menschwerdung ins Leere. Dieses Geheimnis hat der lateinische Kirchenvater Tertullian 
in  dem  berühmten  Wort  ausgedrückt:  „caro  cardo  salutis  –  Das  Fleisch  ist  die  
Türangel  des  Heiles.“ Am  Fleisch  vorbei  gibt  es  kein  Heil,  keine  Heilung,  keine 
Erlösung, keine Menschwerdung.

II.  Ist  es nicht so?!:  Menschen möchten gerne an ihrem Fleisch vorbei  Mensch sein, 
Mensch werden. Die einen möchten Großes schaffen, aber nur intellektuell (!), sie leben 
nur im Kopf, ohne Sensibilität, ohne in Berührung zu sein mit ihren Gefühlen. Weil sie 
nicht wirklich im Fleisch, im Leib leben, bleibt letztlich der Geist auf der Strecke. Andere 
meinen, sie wären nur spirituell (!), wenn sie sich über das Fleisch erheben. Sie möchten 
fromm  sein,  aber  ihre  Frömmigkeit  ist  oft  genug  eine  Flucht  vor  der  Realität  ihres 
Fleisches.  Sie überspringen sozusagen ihren Leib, ihre Gefühle,  ihre Leidenschaften, 
ihre Bedürfnisse und ignorieren die Schwerkraft des Fleisches. Sie möchten rein geistige 
Menschen sein, aber von wegen!: Dies geht auf Kosten der Menschwerdung, sagt das 
Credo,  denn  das  Glaubensbekenntnis  spricht  insgeheim  nicht  nur  von  der 
Menschwerdung Gottes, sondern von der eines jeden Menschen. Wenn der Geist nicht 
ins Fleisch kommt, nicht Fleisch wird, bleibt er unfruchtbar und kann nicht ausstrahlen in 
unsere Welt. 



Aber auch das Fleisch bleibt ohne den Geist verschlossen, „homo in se curvatus – in  
sich gekrümmt“  (Augustinus, M. Luther), in sich verkrampft, eben geist-los. Nur wenn 
der Geist ins Fleisch kommt, wird aus unserem Körper der Leib. Wie differenziert ist hier  
doch unsere deutsche Sprache! 

Gott braucht das Fleisch, um Mensch zu werden und zugleich heiligt er das Fleisch durch 
seine Menschwerdung.  Aber  auch wir  werden nur  Mensch (im Vollsinn des Wortes), 
wenn  wir  unser  Fleisch  annehmen,  wenn  wir  Ja  sagen  zu  unserem  Fleisch,  uns 
aussöhnen  mit  der  Müdigkeit  unseres  Fleisches,  mit  seiner  Hinfälligkeit  und 
Gebrechlichkeit,  mit  der  Schwäche  und  Empfindlichkeit,  die  vom  Fleisch  herrühren, 
(Empfind-samkeit  kommt  vom  Geist),  aber  auch  mit  seiner  Schönheit,  Zartheit  und 
Berührbarkeit.

„Einerseits  ist  die  Materie  die  Last,  die  Kette,  der  Schmerz,  die  Sünde  und  die  
Bedrohung unseres Lebens. Die Materie macht schwerfällig, leidet, verletzt, versucht und  
altert. Durch die Materie sind wir plump, gelähmt, verwundbar und schuldig. Wer erlöst  
uns von diesem Körper des Todes? (vgl. Röm 7,25) Aber die Materie ist gleichzeitig auch  
die körperliche Freude, die Berührung, die erhöht, die Anstrengung, die Kraft verleiht und  
die Freude am Wachstum. Die Materie zieht an, erneuert, vereinigt und blüht. Von der  
Materie werden wir genährt, emporgehoben, mit dem übrigen verbunden und vom Leben  
durchdrungen.  Ihrer  beraubt  zu  sein  ist  uns  unerträglich.  Wer  wird  uns  einen  
unsterblichen Leib geben?“   So lesen wir  bei  dem Jesuiten  P. Teilhard de Chardin 
(1881-1955),  dem  visionären Anthropologen  und  Theologen,  der  jedoch  von  seiner 
Kirche  zu  Lebzeiten  verdächtigt  und  verketzert  wurde.  Heute  gilt  er  dem  Papst  als 
Kronzeuge der Versöhnung von Materie und Geist, Geist und Fleisch.

III.  Welche Konsequenzen hätte dies - nicht zuletzt für unseren Umgang mit Erotik und 
Sexualität,  die  ja  kein  Neben-  oder  gar  Abfallprodukt  der  Schöpfung sind? Auch die 
Leiblichkeit  mit  ihrer  Triebhaftigkeit,  die  der  rein  geistig  sein  wollende  Mensch  – 
vermutlich  nicht  ohne Grund -  als  Erniedrigung empfindet,  sie  ist  geheiligt  durch die 
Mensch-, durch die Fleischwerdung Gottes. Freilich muss sich auch das „Fleisch der 
Sünde  und  des  Todes“ (Karl  Rahner) dem  Geist  öffnen;  nur  dann  begegnen  und 
begatten sich nicht nur Körper, sondern ein Leib gibt sich dem anderen, eine Seele der  
anderen, ein Geist dem anderen hin. Bis dahin (!) reicht das Weihnachtsgeheimnis und 
vermag sogar die vermeintlich fromme Sexual-Phobie und Prüderie aus den (Tür-)Angeln 
zu heben:  „caro cardo salutis – Das Fleisch, die Türangel des Heiles!“ Wir haben die 
Tragweite, um nicht zu sagen: die Sprengkraft der Weihnachtsbotschaft vermutlich nur 
anfanghaft begriffen. 

In der Geburt des Kindes von Betlehem hat Gott „Fleisch angenommen aus Maria der 
Jungfrau und ist Mensch geworden.“  Und am Ende seines Lebens spricht Jesus von 
Nazareth beim Abschiedsmahl: „Das ist mein Leib (!), der für euch hingegeben wird.“ Das 
ist die Summe seines Daseins. Alle Notdurft dieser Erde gehört zu diesem Leibsein, alle 
Lust zärtlicher Berührung und heilender Nähe, aber eben auch Schmerzen, Wunden und 
Leid. Gott kann uns leiden – jetzt noch mehr und erst recht, da er Fleisch angenommen 
hat und Mensch geworden ist. 

Christen sind eingefleischte Erdenbürger – bis hin zur Auferstehung des Fleisches, an 
die zu glauben wir  nicht aufhören können. Das Leben im Irdischen ist  kein göttlicher 
Betriebsunfall und kein Absturz der Seele in die vermeintlich böse Materie. Es gibt einen 
weihnachtlichen Materialismus, den es ernst zu nehmen, durchzuhalten gilt: „Wahrhaftig,  
das Geheimnis unseres Glaubens ist groß“,  heißt es im Ersten Brief an Timotheus,  in 
einem  bereits  vorher  geprägten  Hymnus  der  Urkirche:  „Christus  wurde  offenbart  im 
Fleisch, gerechtfertigt durch den Geist, geschaut von den Engeln, verkündet unter den  
Völkern, geglaubt in der Welt, aufgenommen in die Herrlichkeit.“ (3,16). 

2



                 J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

3


	Predigt am 2.01.2011 – 2. Sonntag der Weihnachtszeit (Joh 1,1- 18)
	„Caro cardo salutis“
	                 J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

