
Predigt am 31.12.2010/01.01.2011 – Jahresschluss: Gott hat alle Zeit der Welt

I. Vor  bald  dreißig  Jahren  (1983)  hat  Sten  Nadolny mit  seinem  Roman  „Die 
Entdeckung der Langsamkeit“ auf die heilenden Kräfte aufmerksam gemacht, die 
in  einem  anderen  Umgang  mit  der  ZEIT  liegen.  Das  heutige  Angebot  an 
Publikationen  und  Seminaren  zum  Thema  „Zeit-Management“  zeigt,  dass  diese 
„Entdeckung der Langsamkeit“ unvermindert aktuell ist.  „Entschleunigung“ ist zwar 
in aller Munde – nicht nur in diesen Tagen, da wir in den Fängen von Eis und Schnee 
sind und sich alles zwangsläufig verlangsamt. Von „Entschleunigung“ zu sprechen ist  
Mode geworden – auch in der Kirche, in der man gemerkt hat, dass eine „heidnische 
Hast“ kontraproduktiv ist, wenn es um die Schritte der sog. pastoralen Planung geht:  
„Stadtkirche Heidelberg-Eppelheim 2015“, um nur dieses Stichwort zu nennen. Bis 
2013 soll bereits alles unter Dach und Fach sein. Nicht nur ich frage mich, wie das 
gehen soll. Diese rasante Entwicklung, zumindest äußerlich eine Abwärtsentwicklung 
der Kirche - bedingt durch beides: den Priester- aber auch den Gläubigenmangel –, 
birgt  die  Gefahr  kurzatmiger  und schnelllebiger  Reaktionen:  durch  Computer  und 
Internet wird dieses Tempo noch beschleunigt, wo wir doch den langen Atem, den 
Atem  des  Hl.  Geistes  bräuchten.  Wir  brauchen  die  geduldige,  nachdenkliche 
Haltung der Mutter des Herrn, von der es im eben gehörten Evangelium heißt: „Maria 
aber  bewahrte  alles,  was  geschehen  war,  in  ihrem Herzen  und  dachte  darüber  
nach.“ Lk 2,19)

Kurzum: Das Zeitalter der Be-schleunigung in allen Lebensbereichen ist keineswegs 
abgeschlossen. Es hat geradezu einen neuen Schub erfahren. Vor allem durch das 
bereits erwähnte Internet! „Du kannst jederzeit überall sein und alles wissen!“ Das 
hat unseren Lebensstil und unser Lebensgefühl revolutioniert – und unser Gottesbild 
ramponiert.  Denn  waren  das  nicht  bislang  die  klassischen  Attribute  Gottes: 
Allgegenwart und Allwissenheit? Dies steht jetzt dem Menschen (!)  zur Verfügung 
und beschleunigt nicht nur unser alltägliches Leben, sondern auch den sonntäglichen 
Abschied von einem Gott, der immer nur und genau das „kann“, was wir noch nicht  
können.  Dieser  „Lückenbüßer-Gott“  hat  freilich  nichts  zu  tun  mit  dem  Gott,  der 
Mensch geworden ist in Jesus von Nazareth, im Kind von Betlehem. ER wird nicht 
kleiner, je mehr wir wissen und können, denn ER ist ja bereits klein und unscheinbar 
geworden, so dass er unser Wissen und Begreifen gleichsam unterläuft, um gerade 
darin  groß  und  unübertrefflich  zu  sein.  ER  ist  aus  seiner  Zeit-losigkeit  hinein 
gegangen  in  unsere  Erdenzeit.  Wie  heißt  es  doch  in  dieser  herrlichen 
Weihnachtspräfation?!: „Vor aller Zeit aus dir geboren hat ER sich den Gesetzen der  
Zeit unterworfen. In Ihm ist alles neu geschaffen. ER heilt die Wunden der ganzen  
Schöpfung, richtet auf, was danieder liegt und ruft den verlorenen Menschen in das  
Reich  deines  Friedens.“ Weihnachten  –  wenn  Sie  so  wollen  -  ist  Gottes 
„Entschleunigung“, - und an der Jahreswende tut es uns gut, inne zu halten und nach 
innen zu gehen, um jene Erfahrung zu machen, die in Sten Nadolnys „Entdeckung 
der Langsamkeit“ so beschrieben wird:  „Nur wer die Uhr beständig zurück stellt, ist  
der Zeit auf Dauer voraus.“

II.  Sten Nadolny hat in diesem Roman die Biographie des englischen Entdeckers 
John  Franklin zu  einer  subtilen  Studie  über  die  Zeit  umgeschrieben.  Die 
Langsamkeit,  wir  könnten  auch  sagen:  die  Bedächtigkeit,  als  eine  Kunst,  dem 
Rhythmus  des  Lebens  Sinn  zu  verleihen.  Von  Kindheit  an  träumt  John  Franklin 
davon,  zur  See zu  fahren,  obwohl  er  dafür  denkbar  ungeeignet  ist:  Langsam im 
Sprechen  und  Denken,  langsam  in  seinen  Reaktionen,  misst  er  die  Zeit  nach 
eigenen  Maßstäben.  Zunächst  erkennt  nur  sein  Lehrer,  dass  Johns  eigenartige 



Behinderung  auch  Vorzüge  hat:  Was  er  einmal  erfasst  hat,  das  behält  er;  das 
Einzigartige, das Detail begreift er besser als andere. John Franklin geht zur Marine,  
erlebt den Krieg und das Sterben. Beides trifft ihn umso furchtbarer, als er innerhalb 
des chaotisch schnellen Geschehens einzelne Vorgänge wie  in  Zeitlupe ablaufen 
sieht.  Nach einer  Begegnung  mit  Indianern  im Norden Kanadas,  auf  deren  Hilfe 
seine Expedition angewiesen ist, heißt es: „...er freute sich nicht nur über den Erfolg  
für die Expedition, sondern auch über die Art, wie er zustande gekommen war. Er  
nahm ihn als Beweis dafür, dass Frieden überall dort entstand, wo man nicht schnell,  
sondern langsam aufeinander zuging.“ Dann befragt er seinen Dolmetscher, warum 
der  Häuptling  Akaitcho  ihn,  Franklin,  sogleich  als  Höchstrangigen  erkannt  habe, 
obwohl  er  nicht  in  der  Mitte  der  Verhandlungsdelegation  saß.  Der  Dolmetscher 
antwortet:  „Der  Häuptling war der Meinung, dass Sie mehrere Leben haben, Sir:  
wegen Ihrer Stirnnarbe und, verzeihen Sie, wegen Ihres ‚Reichtums an Zeit’.  Und  
wer unsterblich ist, muss der Chef sein. So dumm sind die Indianer!“ Franklin sah 
den Dolmetscher düster an und sagte: „Woher wissen Sie, dass der Häuptling irrt.?“ 
(S. 226)

III.  „Reichtum an Zeit“  Wie passt  das zu unserem Zeitempfinden am Ende eines 
Jahres, das wieder wie im Flug vergangen, wieder allzu rasch vorüber gerauscht ist? 
Unsere Lebenszeit ist begrenzt und mit zunehmendem Alter scheint die Zeit immer 
schneller zu verstreichen. Ich habe keine Zeit, sagen wir oft. Bald haben wir keine 
Zeit  mehr!  Und  doch  haben  wir  einen  „Reichtum  an  Zeit“,  wenn  wir  es  genau 
betrachten:  Wenn  wir  „nicht  schnell,  sondern  langsam  aufeinander  zugehen“, 
entsteht  Frieden  –  auch  in  der  Kirche  mit  ihren  ungeduldigen,  unduldsamen 
„Flügeln“. Wenn wir  Zeit haben, uns Zeit nehmen für das geduldige Zuhören und 
Abwarten, werden wir „langsam“ begreifen, dass „Gott alle Zeit der Welt hat“ (Leo 
O’Donovan), im doppelten Sinn des Wortes, o Herr: Deine unglaubliche Geduld und 
dass Du (!)  „die Zeit in Händen hast“ – darum „nimm auch dieses Jahres Last und  
wandle sie in Segen. Nun von dir selbst in Jesus Christ die Mitte festgewiesen ist,  
führ uns dem Ziel  entgegen.“  Wir werden dieses Lied mit  dem Text  von  Jochen 
Klepper nach der Predigt singen.

 „Du kannst jederzeit überall sein und alles wissen!“ Das gilt nach wie vor allein für 
Gott. Was uns Menschen betrifft, so ist dies mit oder ohne Internet eine Illusion! Aber 
wir können versuchen, ganz da, ganz gegenwärtig zu sein. Wir müssen keine Angst 
haben, etwas zu verpassen. Wenn wir  uns in Gottes Zeit und Zeitlosigkeit  hinein 
stellen – und dies tun wir tatsächlich in der Feier der Sakramente - , dann haben wir  
„mehrere Leben“, wie der Häuptling von John Franklin dachte. Nicht etwa im Sinne 
von Reinkarnation und Wiedergeburt, sondern als Anteil an der „Fülle des Lebens“,  
an jener „Unsterblichkeit“,  deren Speise wir  in jeder Hl. Messe genießen und die 
heute Abend – in der Jahresschlussandacht - in der Monstranz auf dem Altar steht.

Die Zeit vergeht und wir werden nicht jünger. Aber wir können Jünger werden oder 
Jünger bleiben, - groß geschrieben!: Jünger Jesu Christi, unseres Herrn, vom dem 
wir in jeder Osternacht bekennen:  „Christus gestern und heute, Anfang und Ende,  
Alpha und Omega. Sein ist die Zeit und die Ewigkeit.  Sein ist die Macht und die  
Herrlichkeit.“ AMEN

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	Predigt am 31.12.2010/01.01.2011 – Jahresschluss: Gott hat alle Zeit der Welt

