
Bußgottesdienst vor Weihnachten am 19.12.2010
„Lead kindly light – Leite mich, liebliches Licht“

 Seliger John Henry Newman
Einführung: In den Tagebüchern von Julieen Green findet sich folgender Eintrag: „Habe heute an 
einen Satz gedacht  ,  den ich neulich in einem englischen Buch gefunden habe: ‚Wie nahe war ich  
Gott, als ich fern von ihm war!‘ Nichts ruft so viel Sehnsucht nach Gott wach wie die Sünde!“ – Sie 
sind zum Bußgottesdienst gekommen, liebe Gemeinde, um sich für die Feier des Weihnachtsfestes 
zu bereiten. Glauben wir dem großen Schriftsteller, dass Gott uns nahe bleibt, auch wenn wir uns von 
ihm entfernen! Wenn unsere Sünde die Sehnsucht nach Gott und seiner Vergebung wach ruft, haben 
wir in dieser Stunde die einzigartige Chance, dem Advent die entscheidende Wende zu geben – eine 
Wende, wie sie John Henry Newman vollzogen hat, den der Papst am 19. September dieses Jahres 
selig gesprochen und zur Ehre der Altäre erhoben hat. Sein berühmtes Gebet „Lead kindly light – 
Leite mich, freundliches Licht“ soll uns heute Abend helfen, das unergründliche Wort aus dem Ersten 
Johannes-Brief zu verstehen: „Gott ist Licht und Finsternis ist nicht in ihm.“ (1 Joh 1,5)

LESUNG aus dem Ersten Johannes-Brief:

 „Das ist die Botschaft, die wir von Jesus Christus gehört haben und euch verkünden: Gott ist  
Licht und Finsternis ist nicht in ihm. Wenn wir sagen, daß wir Gemeinschaft mit ihm haben,  
und doch in der Finsternis leben, lügen wir und tun nicht die Wahrheit. Wenn wir aber im Licht  
leben, wie ER im Licht ist, haben wir Gemeinschaft miteinander, und das Blut seines Sohnes  
Jesuns reinigt uns von der Sünde. Wenn wir sagen, daß wir keine Sünde haben, führen wir uns  
selbst in die Irre und die Wahrheit ist nicht in uns. Wenn wir unsere Sünden bekennen, ist er  
treu und gerecht; er vergibt uns die Sünden und reinigt uns von allem Unrecht. Wenn wir  
sagen, daß wir nicht gesündigt haben, machen wir IHN zum Lügner, und sein Wort ist nicht in  
uns...ER ist die Sühne für unsere Sünden, aber nicht nur für unsere Sünden, sondern für die  
Sünden der ganzen Welt. (1 Joh 1,5-2,2)

PREDIGT I. Teil: Am 16. Juni 1833 befand sich der 32jährige anglikanische Geistliche John   Henry 
Newman auf der Überfahrt von Palermo nach Marseille. Auf dem Schiff verfasste er ein Gedicht, ein 
Gebet, das bis heute Text eines der beliebtesten Lieder der Kirche von England ist: „Lead kindly light 
– Leite mich, liebliches Licht“. Es gibt verschiedene Übersetzungen ins Deutsche. Die bekannteste 
stammt aus der Feder von Ida Friederike Görres:

„Führ, liebes Licht, im Ring der Dunkelheit, führ du mich an.!
Die Nacht ist tief, noch ist die Heimat weit: Führ du mich an!

Behüte du den Fuß: der fernen Bilder Zug
begehr ich nicht zu seh’n: ein Schritt ist mir genug.

Ich war nicht immer so, hab nicht gewusst zu bitten: Du führ mich an!
Den Weg zu schau’n, zu wählen war mir Lust –

doch nun: Führ DU mich an!

Den grellen Tag hab‘ ich geliebt und manches Jahr
regierte Stolz mein Herz; trotz Furcht: Vergiss, was war!

 So lang gesegnet hat mich deine Macht; gewiss führst du mich weiter an
durch Moor und Sumpf, durch Fels und Sturzbach, bis die Nacht verrann

und morgendlich der Engel Lächeln glänzt am Tor,
die ich seit je geliebt und unterweils verlor.“

In diesen unverkennbar schwermütigen Zeilen finden wir alles wieder, was uns gegen Ende dieses 
Jahres und hinter  all  den rührseligen  Verdrängungsversuchen  der  Vorweihnachtszeit  bewegt  und 
besorgt  sein lässt.  Auch was wir  bereuen und was wir  verfehlt  haben,  lässt  sich unterbringen in 
solchen Worten: „Den grellen Tag hab ich geliebt  und manches Jahr regierte Stolz mein Herz...“  
Nichtwahr?!: Solange wir im Vollbesitz unserer Kräfte sind, glauben wir, selber das Heft in der Hand 
zu haben. Es braucht jedoch nicht viel, um uns aus der Bahn, auch aus der Bahn des Glaubens zu 
werfen.  „Den Weg zu wählen war mir  Lust...“ Das hört  von selber auf,  wenn unsere Wahlfreiheit 
eingeschränkt wird durch innere oder äußere Zwänge. Dann gibt es nur noch die Auflehnung - oder 



aber die Ergebung: „Führ Du mich an!“ Die Bitte um das Licht für den nächsten Schritt: „Behüte du 
den Fuß...:ein Schritt ist mir genug“. So bescheiden kann man, muss man werden, wenn man nicht 
weiß, wie es weitergehen soll.

Es ist gut zu wissen, dass im Hintergrund dieses bewegenden Gedichtes eine schwere Krise stand, 
die den jungen Newman schon geraume Zeit umtrieb und die ihren Höhepunkt auf dieser Reise nach 
Sizilien erreichte. Es befiel ihn nämlich ein lebensbedrohliches Fieber. Sein Begleiter rechnete mit 
dem Schlimmsten und erbat sich letzte Anweisungen.  Newman gab sie ihm zwar, sprach aber in 
seinem Fieber-Delirium die seltsamen Worte: „Ich werde nicht sterben. Denn ich habe nicht gegen 
das Licht gesündigt.“

Ein merkwürdiges Wort! Wie geht das: Gegen das Licht zu sündigen? Später danach befragt, was er 
mit diesen Worten gemeint haben könnte, konnte er sie nicht erklären. Sie offenbaren jedoch einen 
wesentlichen  Grundzug  seiner  Persönlichkeit:  Seine  unbedingte  Entschlossenheit,  dem  inneren 
göttlichen Licht, seinem GEWISSEN zu folgen. Diese Entschlossenheit  war es, die diesen jungen 
Mann, aufgewachsen in einer Atmosphäre bloß christentümlicher Bürgerlichkeit, dazu brachte, sich 
zu einem entschiedenen Glauben aus Einsicht und Entscheidung durchzuringen. Die Sehnsucht nach 
einem  verbindlich  gelebten  Christentum  trieb  ihn  an,  zusammen  mit  Freunden  eine  Reform  der 
anglikanischen Staatskirche anzustoßen. Die gründliche Beschäftigung mit den Schriften der Alten 
Kirche und der Kirchenväter brachte ihn schließlich zu der Überzeugung, zur römisch-katholischen 
Kirche übertreten zu sollen. Der Preis, den er dafür zahlte, war alles andere als gering. Er gab damit 
sichere Karrierechancen in der „church of England“ auf. Zugleich handelte er sich Anfeindungen und 
Missverständnisse von allen Seiten ein. Die Katholiken verdächtigten ihn, nur ein halber Katholik zu 
sein,  und die Anglikaner betrachteten ihn als Abtrünnigen.  Erst spät , er war schon 78 Jahre alt, 
wurde sein Lebenswerk von Papst Leo XIII. durch die Kardinalswürde anerkannt. Bezeichnend für 
sein inneres Licht, das Gewissen, ist Newmans berühmtes Wort, das er im Zusammenhang mit dem 
Dogma von der päpstlichen Unfehlbarkeit  im Jahre 1870 geäußert hat.  Wenn man ihn auffordern 
würde, so sagte er, einen Trinkspruch auf den Papst auszubringen, würde er das gerne tun. „Zuerst  
würde ich jedoch auf das Gewissen anstoßen und dann erst auf den Papst.“

Es ist gut begründete katholische Lehre, dass das Gewissen über dem Papst steht, und wir uns von 
niemanden die Verantwortung für einen persönlichen Glaubens- und Gewissensentscheid abnehmen 
lassen  können.  Das  heißt  freilich  nicht  und  von  vornherein,  dass  die  sittlichen  Weisungen  des 
kirchlichen, zumal des päpstlichen Lehramtes für unsere Gewissensbildung unerheblich sind. „Das 
Gewissen muss geformt und das sittliche Urteil erhellt werden.“ (Katechismus der katholischen 
Kirche Nr. 1783) Hier haben wir es wieder: Das Licht, von dem Newman spricht. Es ist zunächst das 
Licht des Wortes Gottes, dann aber auch das Licht des Glaubens, wie es aufleuchtet in der gesunden 
Lehre  jener  Kirche,  zu  deren  Wahrheit  sich  der  große  Konvertit  und  Kardinal  schlussendlich 
bekannte. Newman gehört ja fraglos – und Benedikt XVI. hat dies ausdrücklich bestätigt - zu den 
Wegbereitern des II. Vatikanischen Konzils, das in „Gaudium et spes“ die vortreffliche Formulierung 
fand:  „Das Gewissen ist der verborgenste Kern und das Heiligtum des Menschen, in dem er  
allein ist mit Gott, dessen Stimme in seinem Innersten widerhallt.“ (Nr.16)

In einer Predigt ermahnte Newman einmal seine Hörer mit folgenden Worten: „Handelt nach eurem 
Licht, auch inmitten aller Schwierigkeiten, und ihr werdet vorangetragen werden; Ihr ahnt nicht, wie  
weit!...Religiöse Menschen sind immer am Lernen. Wenn aber die Menschen es ablehnen, aus dem  
bereits gewährten Licht Nutzen zu ziehen, wandelt sich ihr Licht in Finsternis.“

Deshalb noch einmal dieses wunderbare Gebet von John Henry Newman, in einer anderen Version 
von Peter Gerloff. Wir hören diese Worte nun auf dem Hintergrund der Worte der Lesung: „Gott ist  
Licht und Finsternis ist nicht in ihm... Wenn wir sagen, dass wir keine Sünde haben, führen wir  
uns selbst in die Irre und die Wahrheit ist nicht in uns.“ (1 Joh 1,5)

Freundliches Licht, um mich ist Finsternis: Zeig du den Weg!
Zweifel in mir, die Zukunft ungewiss: Zeig du den Weg,

nur einen Schritt! Ich frage nicht nach mehr.
So führ mich heim und leuchte vor mir her.

Nicht immer hab ich so zu dir gefleht: Zeig du den Weg!
Ich wählte selbst den Pfad, der abseits geht. Zeig du den Weg.

Denn Stolz und Ängste hatten mich gelenkt-
Vergib: Ich habe Jahr um Jahr verschenkt.

Dein Segen blieb mir treu auch in der Nacht und in Gefahr,

2



und hart am Abgrund hast du mich bewacht: Nun seh‘  ich klar.
Im Morgenglanz lacht mir dein Engel zu.

Mein Schmerz und meine Liebe, Gott, bist DU.

PREDIGT II.  Teil:  Newman  spricht  Gott  als  „Licht“  an.  Er  hat  ihn  in  seiner  frühen  seelischen  und 
körperlichen Krise als eine Macht erfahren, die seinem Dasein Sinn und Orientierung gewährt. Diese 
göttliche Macht bezeichnet er noch genauer als „liebes, freundliches Licht“. Es ist ein Licht, das nicht nur 
Helligkeit  und  Klarheit  vermittelt,  sondern  auch  Geborgenheit  und  Wärme.  Das  ist  keinesfalls 
selbstverständlich, denn es gibt ja auch das kalte, künstliche Licht. Denken wir nur an das grelle Licht  
der Neonröhren in einem Fabrik- oder Operationssaal. Es beleuchtet scharf, aber es macht einen auch 
zuweilen  frieren.  Nicht  so  dieses  Licht!  Es  gleicht  vielmehr  dem Licht  einer  Kerze,  das  erhellt  und 
zugleich wärmt, wie wir es in diesen vorweihnachtlichen Tagen immer neu erleben dürfen. Im Schein 
dieses Lichtes fühlt man sich nicht bloßgestellt, sondern umhüllt und geborgen. So verhält es sich auch 
mit dem Licht, das Gott selber ist. Der Blick, mit dem Gott auf uns schaut, ist nicht nur ein prüfender, 
sondern vor  allem ein  lieber,  ein  liebender  Blick.  Es ist  ein Erkennen,  das zugleich  Verstehen und 
vorbehaltlose Annahme bedeutet.

Und so wagt es Newman, diesem „freundlichen Licht“ eine Bitte vorzutragen, ja es geradezu anzuflehen: 
„Zeig du den Weg – Führ du mich an!“ Fünfmal wiederholt er diese Bitte. Wie er diese Bitte ausspricht, 
wird ihm bewusst, dass er nicht immer so gedacht und gebetet hat. Ja, er liebte den „grellen Tag“, die 
vermeintlich  vollkommen durchschaute und ehrgeizig  geplante  Zukunft.  „und manches  Jahr  regierte  
Stolz mein Herz, trotz Furcht: Vergiss, was war!“ 

Diese unerwartete Wendung! Man würde doch erwarten, dass ein stolzer Mensch frei von Furcht ist, 
dass  er  alles  im  Griff  hat.  Doch  der  Schein  trügt!  In  Wahrheit  lauert  auf  dem  Grund  aller 
Eigenmächtigkeit  die Angst,  unsere  hochgemuten Pläne könnten eines  Tages durchkreuzt  oder  gar 
zunichte gemacht werden. Auch Newman weiß darum. Doch er will sich jetzt nicht selbstquälerisch an 
die Sackgassen seiner Vergangenheit klammern. Das führt nicht weiter und soll darum vergessen sein. 
Statt dessen erinnert er sich staunend daran, wie lange schon Gott ihn trotz allen Eigensinns mit seinem 
Segen begleitet und „hart am Abgrund“ ihn bewahrt und bewacht hat. Und daraus schöpft er nun, wie die 
großen Glaubenden der Bibel, die Gewissheit, dass Gott ihm mit seinem Licht auch weiterhin führen und 
leiten  werde  –  „durch  Moor  und Sumpf,  durch Fels  und Sturzbach“. Alles  Bilder  für  die Gefahr,  zu 
„versumpfen“, zu ertrinken, zu zerschellen an der Sünde, am Nein zu Gottes Weisung und Willen. 

Doch einmal wird dieser Irrweg ein Ende finden, die Nacht wird verrinnen und statt des grellen wird der 
helle Tag aufleuchten – als Tor zur Ewigkeit. Dort wird ihn der Engel des Herrn erwarten, der schon 
immer bei ihm war, obwohl er ihn streckenweise „unterweils“ verlor - aus dem Auge verlor, dass Gott ihn 
nicht schutzlos den Mächten der Finsternis ausgesetzt hat. 

Besinnung – Gewissenserforschung:

Lassen wir uns nun noch fünf Minuten Zeit, um eine persönliche Gewissenserforschung zu halten, wie 
sie in jedem Bußgottesdienst vorgesehen ist. Gehen wir noch einmal den Text entlang und fragen uns:

Wo finde ich mich wieder in diesen Zeilen mit meinem „Ring der Dunkelheit“: - -- Wo habe ich „gegen 
das Licht gesündigt“, das Gott selber ist und das er angezündet hat bei meiner Taufe? – Woran orientiert 
sich mein (!) Gewissen? - - War ich im Rückblick gewissenhaft oder gewissenlos, wenn ich auf das zu 
Ende  gehende  Jahr  blicke?  –  „Der  grelle  Tag“: Wo und wann habe  ich  mich blenden  lassen  vom 
„Blendwerk des Teufels“? – - Regierte „Stolz mein Herz“ oder eine wahrhaft christliche Demut, die nichts 
mit Minderwertigkeit oder Unterwürfigkeit zu tun hat? – „...ein Schritt ist mir genug“: Ich muss ihn jedoch 
selber gehen. Auch der Weg der Umkehr beginnt mit dem ersten Schritt:: In welchem Bereich meines 
Lebens muss ich diesen ersten Schritt tun? – 

Und zum Schluss der Tenor dieses Gebetes als Gewissensfrage: Kann ich mich anvertrauen – Gott und 
seinem Weggeleit? – Von Edith Stein, der Hl. Teresa vom Kreuz, stammt dieses Abendgebet:

Ohne Vorbehalt und ohne Sorgen
leg‘ ich meinen Tag in Deine Hand.
Sei mein Heute, sei mein Morgen,

sei mein Gestern, das ich überwand.
Frag mich nicht nach meinen Sehnsuchtswegen,

bin in deinem Mosaik ein Stein.
Du wirst mich an die rechte Stelle legen:

Deinen Händen bette ich mich ein.

3



J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg
4


