
Predigt am 28.11. 2010 (1 Advent Lj. A): Mt 24,29-44 – Positive Orthodoxie

I.  Rechtzeitig  zum  Weihnachtsgeschäft  erscheint  in  diesen  Tagen  auf  dem 
Büchermarkt  ein  neues  Papstbuch.  Zum  dritten  Mal  gab  Joseph  Ratzinger  dem 
Journalisten Peter Seewald ein mehrstündiges Interview. Zweimal als Kardinal und 
Präfekt der Glaubenskongregation mit den Buchtiteln „Salz der Erde“ und „Gott und 
die Welt“. Diesmal als Papst Benedikt XVI. unter dem Titel „Licht der Welt“. Darin 
geht es eben nicht nur um „einen ersten Haar-Riss in einer Mauer aus Beton“, wie 
Stephan Hippler, kath. Aidsseelsorger in Südafrika, die vorsichtig veränderte Haltung 
des Papstes hinsichtlich des bislang uneingeschränkten Kondomverbotes nennt.  - 
Das Medieninteresse scheint ohnehin nicht Wichtigeres zu erkennen. - Der Papst 
gibt einen ganz persönlichen Einblick in sein persönliches Denken und Fühlen auf  
dem  Hintergrund  der  ihm  nicht  verborgen  gebliebenen  Glaubwürdigkeits-  und 
Vertrauenskrise,  welche  der  Missbrauchsskandal  in  und  außerhalb  der  Kirche 
angerichtet hat. Man muss ja gerade von einem Säkularisierungsschub ungeahnten 
Ausmaßes  sprechen,  der  den  Hintergrund  dieser  ungewöhnlichen  päpstlichen 
Äußerung bildet.

Heute  am  1.  Advent  und  auf  dem  Hintergrund  des  eben  gehörten  ernsten 
Evangeliums  von  der  Wiederkunft  Christi  möchte  ich  unser  Augenmerk  auf  eine 
unscheinbare Passage dieses Buches lenken, das schon zwei Wochen vorher als 
Vorabdruck im Wochenmagazin „Focus“ (Nr. 47/10) auszugsweise zu lesen war.

U.a. fragte Seewald den Papst:  „Viele Menschen sehen in den Zeichen dieser Zeit  
bereits das Signum der Endzeit. Die Welt gehe vielleicht nicht unter, heißt es. Aber  
sie  gehe  in  eine  neue  (unheilvolle  d.Verf.) Richtung.  Eine  krank  gewordene  
Gesellschaft,  in  der  vor  allem die  psychischen  Probleme  zunehmen,  sehne  sich  
geradezu  flehend  nach  Heilung  und  Erlösung.  Sollte  man  nicht  auch  darüber  
nachdenken, ob diese neue Richtung möglicherweise mit der baldigen Wiederkehr  
Christi  zusammenhängt?“  Unerwartet optimistisch die Antwort des Papstes:  „...Die 
Menschen erkennen, dass die menschliche Existenz, wenn Gott nicht da ist, krank  
wird  und  der  Mensch  so  nicht  bestehen  kann.  Insofern  ist  unsere  Zeit  eine  
adventliche Zeit, die auch viel Gutes bietet...“  Der Leitartikel von Daniel Deckers 
in  der FAZ vom 26.11.2010 bezeichnete nicht zuletzt von dieser Einschätzung her 
den Grundtenor dieses Buches als „positive Orthodoxie“.

Wenige Zeilen später spricht der Papst über die Wiederkunft Christi in dem Sinne, 
dass wir uns in der Zeitrechnung nicht nur „nach Christus“ befinden, sondern dass 
wir zugleich auch vor (!) Christus leben, weil „der Gekommene noch weit mehr auch  
der  Kommende“  ist.  Mitten  in  Jesu  düsterer  Rede  vom  Weltuntergang  steht 
tatsächlich  dieses  hoffnungsfrohe  Bild  vom  saftig  werdenden  Feigenbaum.  Die 
Besonderheit des Feigenbaums besteht ja darin, dass er als einziger grüner Baum in 
Palästina im Herbst die Blätter abwirft und im Frühjahr neu ausschlägt, weshalb er 
sich zur Berechnung des Sommers eignet. Das Ende der Welt wird also von Jesus 
seltsamerweise nicht mit dem grauen Winter, sondern mit dem hellen Sommer in 
Verbindung gebracht. Wie sehr sehnen wir uns doch gerade in dieser grauen und 
nasskalten  Jahreszeit  nach helleren und wärmeren Tagen!  Genauso wird  in  den 
einschlägigen (eschatologischen) Texten des Neuen Testamentes das Ende einer 
heillosen  Welt  herbei  gesehnt,  weil  dieses  Ende  den  Anfang  eines  neuen  Äons 
heraufführen wird, in der all das keinen Platz und keine Macht mehr haben wird, was 
uns jetzt das Leben schwer und manchmal mit Fug und Recht große Angst macht. 
Das ist die eigentliche adventliche Hoffnung der Kirche, von der wir nicht lassen, die 
wir vielmehr in uns und unter uns stärken, wiederbeleben müssen.



II.  Wenn  also  unsere  ganze  Zeit  -  und  nicht  nur  diese  Vorweihnachtszeit  - 
adventliche Zeit ist, d.h. Zeit vor (!) Christus, vor Christi Wiederkunft, dann steht nicht 
nur die Welt, sondern auch die Kirche, auch die Kirche des Papstes unter dem sog. 
eschatologischen  Vorbehalt.  Vom  „eschaton“,  vom  Ende  her  relativiert  sich  so 
manches. Auch in der Kirche kann und wird nicht alles so bleiben, wie es ist, wie es 
geschichtlich gewachsen und geworden ist. Was die Kirche und ihr Verhältnis zur 
modernen Welt betrifft, kann es nicht nur um eine in diesem Interviewbuch vorsichtig 
angedeutete  differenziertere  Sicht  der  menschlichen  Sexualität  und  um 
Schadensbegrenzung in der Aids-Problematik gehen. Ich hätte mir auch gewünscht, 
dass der Papst mit sich reden lässt in der Frage der Frauenordination, die er nach 
wie  vor  mit  einer  zweifelhaften  theologischen  Begründung  kategorisch  ablehnt. 
Dennoch scheint in diesem Buch nicht nur in seinem Titel das „Licht der Welt“ auf,  
von  dem  es  im  Johannes-Prolog  tatsächlich  heißt,  dass  es  „jeden  Menschen 
erleuchtet“ (Joh  1,9)  Wenn  dem  so  ist,  wenn  wir  die  desolate  Lage  unserer 
Gesellschaft und die prekäre Lage unserer Kirche im Licht des heutigen Evangeliums 
deuten, dann erkennen wir die brennende Aktualität jenes adventlichen Weckrufes, 
den wir  in der 2. Lesung aus der Feder des Apostels Paulus vernommen haben:  
„Bedenkt  die gegenwärtige Zeit.  Die Stunde ist  gekommen,  vom Schlaf  (Kirchen-
Schlaf) aufzustehen...Die Nacht ist vorgerückt, der Tag ist nahe!“ (Röm 13,11-14) Die 
Weltuntergangsstimmung, die Nacht unserer Ohnmacht und Trostlosigkeit,  sie soll 
dem hellen Tag unserer Hoffnung weichen, der Hoffnung, dass alle Zeit Gottes Zeit;  
dass es in erster Linie nicht unsere, sondern seine, Christi Kirche ist, die ER durch 
alle Umbrüche und Erschütterungen hindurch am Leben hält, damit sie Zeugnis gebe 
vom Kommen des Reiches Gottes. 

Lassen wir darum noch einmal Benedikt XVI. mit einem Zitat aus seinem neuesten 
Buch zur Wort kommen, wo es heißt: 

„So scheint es mir wichtig zu sein, nicht nur das Negative zu sehen. Wir müssen es  
zwar mit aller Schärfe wahrnehmen, müssen aber auch all die Chancen des Guten  
sehen, die da sind, die Hoffnungen, die neuen Möglichkeiten des Menschseins, die  
es gibt. Um letztlich darin dann die Notwendigkeit der Wende zu verkünden, die nicht  
ohne eine innere Umkehr geschehen kann.“ 

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD

2


	Predigt am 28.11. 2010 (1 Advent Lj. A): Mt 24,29-44 – Positive Orthodoxie
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD


