
Predigt am 24.10.2010 (30. Sonntag Lj.C – Weltmissionssonntag) – Lk 18,9-14

I. “Gut, daß es dich gibt – Jesus spricht mit Menschen von heute“ Verfasser dieses 
Büchleins ist der Theologe und Gesprächstherapeut Petrus Ceelen (München 2002). 
Da er lange Jahre Gefängnisseelsorger war,  gibt  es auch ein Kapitel,  wo Jesus zu 
einem Insassen der Strafvollzugsanstalt kommt und mit ihm spricht. Gegen Ende liest 
sich das so: Der zu einer lebenslangen Freiheitsstrafe Verurteilte erinnert Jesus an sein  
berühmtes Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner im Tempel:

„...auch hier im Knast spielen sich viele zum Richter über ihre Mitgefangenen auf. Jeder  
hackt auf einem anderen herum. Ganz unten in der Hackordnung steht der Gefangene,  
der ein Kind geschändet hat“. -  Jesus erwidert: „Jeder Mensch braucht offensichtlich  
einen, auf den er herab sehen kann, damit er selbst aufrecht gehen und sonntags in der  
Kirche gerade stehen kann.“  - Der Strafgefangene: „Hier in der Knastkirche ist es nicht  
anders. Ganze vorne stellt sich der Betrüger hin: Herr, ich danke dir, dass ich nicht so  
bin, wie die Verbrecher da hinter mir. Auch der Dieb erhebt sich: Herr, ich danke dir,  
dass ich nicht so bin wie der Mörder hinter mir. Der Lebenslängliche brüstet sich: Ich  
danke dir, Herr. dass ich nicht so bin das Schwein hinter mir, das die Kleine erdrosselt  
hat. Der Kindesmörder in der letzten Reihe betet: Herr, ich danke dir, dass ich nicht so  
bin wie diese Pharisäer vor mir.“ Und Jesus beschließt das Gespräch mit den Worten: 
„Eher tötet man einen anderen als den Pharisäer in sich!“

Beachten  wir,  dass  sich  auch  die  Szene  im  heutigen  Evangelium  nicht  wirklich 
abgespielt hat, sondern, dass Jesus sie erfunden hat, um mit einem Gleichnis denen 
den Spiegel vorzuhalten, „die von ihrer eigenen Gerechtigkeit überzeugt waren und die  
anderen verachteten“. (V 9)  In dem Augenblick also, wo nun wir  verächtlich auf die 
„Pharisäer“ herunter schauen, gehören wir bereits zu ihnen. Mir ist dazu ein Wort des 
Hl.  Augustinus eingefallen:  „Viele,  die  drinnen  sind,  sind  draußen,  und  viele,  die  
draußen sind,  sind drinnen.“ Er hat dies zwar im Hinblick auf  die Zugehörigkeit  zur 
Kirche gemeint, aber es passt auch hier: Beide, Pharisäer und Zöllner, sind drinnen, 
nämlich im Tempel: der eine vorne, der andere ganz hinten. Am Ende aber stellt sich 
heraus, dass der Selbstgerechte dennoch draußen ist, - mit Jesu Worten gesprochen 
„nicht gerechtfertigt nach Hause geht“, sich selber ausgeschlossen hat von der Gnade 
Gottes,  während  der  reumütige  Zöllner,  den  der  Pharisäer  draußen,  außerhalb  der 
Heilsgemeinschaft des Gottesvolkes wähnt, längst drinnen angekommen ist, wo nach 
P.M. Zulehner die Herzmitte des Glaubens schlägt: sich  „von Gott geliebt zu wissen  
vor aller Leistung und trotz aller Schuld.“ 

II. Jesus stellt in diesem Gleichnis die Selbsterkenntnis der Selbstgerechtigkeit 
gegenüber. Der Pharisäer ist ja an sich ein respektabler, ehrenwerter Zeitgenosse. Er 
lässt sich seinen Glauben etwas kosten und verdient darin Respekt und Anerkennung. 
Was ihm zum Verhängnis wird, ist, dass er sich damit den Himmel verdienen will; es ist 
seine Selbstgerechtigkeit, mit der er sich vor Gott aufbaut (selbst erhöht, sagt Jesus).  
Es ist der Hochmut, der sein ganzes Beten in Frage stellt. Ganz anders der Zöllner,  der  
zweifellos viel auf dem Kerbholz hat, der verachtete, verlängerte Arm der römischen 
Besatzungsmacht. Er scheint zu wissen, zu ahnen, dass Gott nur leere Hände füllen 
kann. 

Es  geht  also  ganz  und  gar  nicht  darum,  den  Zöllner  heilig  zu  sprechen  und  den 
Pharisäer  scheinheilig.  Es  geht  Jesus  einzig  und  allein  darum,  uns  (!)  von  der 
Selbstgerechtigkeit  zur  Selbsterkenntnis  zu  führen,  zur  Erkenntnis,  die  der  Apostel 
Paulus so formuliert hat, „dass kein Mensch sich rühmen kann vor Gott“ (1 Kor 1,29) 

Im Blick auf Gott, - so will Jesus sagen – ist jeder Mensch ein Sünder und keiner darf  
sich etwas einbilden auf seine Leistungen, auch nicht auf seine religiösen. Alle sind wir  



angewiesen auf Gottes Erbarmen. Wenn ein Mensch – wie der Zöllner im Gleichnis –  
ehrlich auf Gott schaut, dann wird der verächtliche Seitenblick auf den Mitmenschen 
uninteressant.  „Gott,  sei  mir  Sünder  gnädig!“ –  so  lautet  dann  die  zum  Gebet 
gewordene Selbsterkenntnis. Dahin will  Jesus uns führen – zur Selbsterkenntnis und 
weg von der Selbstgerechtigkeit, dieser hartnäckigen Untugend der Frommen. 

Selbsterkenntnis kann unangenehm sein und ganz schön wehtun. Selbstgerechtigkeit,  
der Seitenblick auf das Versagen der anderen, ist angenehmer und kann eine große 
Genugtuung bedeuten. Und genau diese Frage stellt Jesus uns mit diesem Gleichnis: 
Woraus  lebst  Du?  Aus  der  ehrlichen  Konfrontation  deines  Lebens  mit  dem  Willen 
Gottes oder aus dem ständigen Seitenblick auf deine Mitmenschen:

Bei wie vielen Menschen ist wohl das WENIGER eines anderen längst das MEHR des 
eigenen Lebens geworden?! Offenbar brauchen wir die Defizite der anderen, um unsere 
eigenen ertragen zu können. Einfach der zu sein, der man ist – ohne sich ständig zu  
vergleichen – das scheint auch für Christen ziemlich schwer zu sein:

Es ist schwer, sich in der Gemeinde einzusetzen, mitzuarbeiten und dafür viel Zeit und 
Kraft  zu opfern – und die  nicht  schief  anzusehen,  die  das nicht  tun oder  gar  nicht  
können. Es ist schwer ein treuer Kirchgänger und „praktizierender Katholik“ zu sein – 
und die nicht zu verachten, die das nicht sind. Es ist schwer, einfach gut und hilfsbereit 
zu sein, ohne auf die herabzublicken, die nur an sich denken. Absichtslos gut zu sein; 
einfach das zu tun, was ich als richtig erkannt habe; im Blick auf Gott innere Ruhe und  
Gelassenheit  finden  und  ihm  das  Urteil  über  andere  zu  überlassen,  -  das  sind 
anspruchsvolle Tugenden. Das Sich-für-besser-Halten als andere oder das verächtliche 
Herabsehen auf andere zerstört vieles, womöglich sogar mein Verhältnis zu Gott. Denn 
wie ein Mensch vor Gott steht, darum geht es Jesus in diesem berühmten Gleichnis 
vom Pharisäer und Zöllner im Tempel. Wer ehrlich vor ihn hintritt und auf ihn schaut – 
und nicht, wie mit einem Weitwinkel-Objektiv, ständig auf die Menschen neben ihm – 
der wird  seine eigenen Unzulänglichkeiten, seine Fehler und Sünden erkennen und 
damit hat er dann genug zu tun. Der Hl. Franz von Assisi sagt einmal: „Der Mensch ist  
nur das, was er vor Gott ist – nicht mehr und nicht weniger!“

III. Wenn wir nun noch kurz auf den heutigen Sonntag der Weltmission zu sprechen 
kommen, wäre in diesem Zusammenhang wohl zu fragen, ob wir als Christen Europas 
nicht allzu oft überheblich und selbstgerecht waren gegenüber den jungen Kirchen in 
den sog. Missionsländern. Manche hier bei uns – und nicht nur in Rom - würden ihnen 
gerne auch heute noch vorschreiben, wie sich die sog. Inkulturation des Christentums 
vollziehen soll, wie sie ihr Christsein und Kirchesein zu verwirklichen haben. Dabei aber 
wird uns der Blick dafür verstellt, was längst wir (!) von ihnen zu lernen haben – wenn 
es denn stimmt,  dass Mission nicht länger  eine „Einbahnstraße“  sein darf,  vielmehr 
Austausch  und  Partnerschaft  sein  muss.  Nicht  zuletzt  hängt  ja  unsere  eigene 
missionarische  Ausstrahlungskraft  hier  bei  uns  davon  ab,  ob  wir  als  Christen 
glaubwürdig sind. Selbstgerechtigkeit ist gerade im Gespräch mit Fernstehenden und 
Ungläubigen eine stets unterschwellige Gefährdung, eine Einstellung, die abschreckend 
wirkt und tiefsitzende Vorurteile bestätigt. Dort aber, wo der Glaube demütig und nicht 
überheblich  macht,  wo  er  Andersgläubigen oder  Ungläubigen mit  Hochachtung und 
nicht mit Hochmut begegnet, dort wo nicht Zwang und Vorladung vermutet, sondern 
Freiheit  und  Einladung  erfahren  werden,  dort  werden  die  Menschen  auch  heute 
hellhörig und aufgeschlossen für die Botschaft des Evangeliums.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD

2


	Predigt am 24.10.2010 (30. Sonntag Lj.C – Weltmissionssonntag) – Lk 18,9-14

