
17.So iJ. Lsj.C, 24./25.Juli 2010, St. Vitus u. St. Raphael ;  

Predigttext: Lk 11,1-13 

StD Helmut Philipp 

1. „Lehre uns beten“ 

Die Jünger sehen, wie Jesus betet. So möchten sie beten können, voller Kraft und innerer 

Sammlung. Aber kann man das überhaupt lernen: ein Beten so voller Kraft und Sammlung? 

Kann man es lernen, mit der ratlosen Frage, was das denn nützt: Mit den (scheinbar) ins Leere 

gesprochenen Worten ohne Antwort und Resonanz; mit dem schlechten intellektuellen 

Gewissen, beim Beten etwas ganz Naives zu tun: Gott zu behelligen mit kleinen und großen 

Sorgen. Dennoch: Obwohl so viele Gebete anscheinend nicht erhört werden, beten Menschen 

trotzdem weiter, wie wohl die meisten von uns. Wie erklärt sich dieses wahrhaft urreligiöse, 

durch nichts zu entmutigende Vertrauen? Dem ungenannten Jünger jedenfalls können wir 

dankbar sein, dass er an Jesus die Bitte richtet: „Herr, lehre uns beten.“ 

 

2. Das Bittgebet, Brücke zwischen menschlicher und göttlicher Freiheit 

Auf diese Bitte antwortete Jesu nicht mit einer Theorie des Gebets, sondern mit einer kurzen 

Formel, wie wir sie eben im Evangelium nach Lukas hörten. Sie beginnt mit dem Wort „Abba“, 

Vater: So hat Jesus vertrauensvoll Gott im Gebet angeredet. So dürfen auch die Jüngerinnen 

und Jünger Gott ansprechen. In der Urkirche galt diese Anrede als besondere Eigenart der 

Christen. Sie galt nicht als selbstverständlich, sondern als außergewöhnlich. So schreibt Paulus 

an die Christ gewordenen Galater: „Weil Ihr Söhne und Töchter Gottes seid, seine Kinder, 

sandte Gott den Geist seines Sohnes in unser Herz, den Geist, der ruft: Abba, Vater (Gal 4.6).“ 

Damit bringt Paulus zum Ausdruck, dass Christen nur in der Kraft des Geistes so sprechen 

können. Wer Gott an sich ist, bleibt uns ein 

unsagbares Geheimnis. Ihn Vater (oder auch Mutter) nennen zu dürfen, offenbart uns, wer Gott 

für uns ist: Er steht in Beziehung zu uns; er offenbart sich als göttliche Sehnsucht nach uns 

Menschen, der uns aus übergroßer Liebe („ex amore“) geschaffen hat (nicht „ex nihilo“). Das 

ist die Grundbotschaft Jesu. An Ihn, den Jesus uns „Vater“ zu nennen lehrt, dürfen wir uns 

wenden. Vor Ihm sind wir wichtig, haben Bedeutung und Würde, jeder einzelne. In einer bloßen 

kosmischen Welt-Perspektive von außen betrachtet scheint es allerdings ganz und gar nicht auf 

den einzelnen anzukommen. In der endlosen Weite des Welt-Alls kommt sich jede 

Einzelexistenz weniger als ein Staubkorn vor. Bezogen auf die Zeiträume des Alls blitzt jedes 

Leben weniger als eine Nanosekunde auf, um sofort wieder zu verlöschen. Alles, was Menschen 

erhoffen, ersehnen, sie erfreut oder sie erleiden, scheint zu versinken ins Nichts. Jesus aber weiß 

um die Innenseite aller der Wirklichkeit, um den Grund des Alls; er verweist uns auf die die 

Innenseite der Welt als der Welt Gottes als unendliches Wohlwollen, das im zärtlichen 

Sprachbild „Abba“ aufklingt. Der Gebetsglaube glaubt gegen das „Fast-Nichts“ unserer 

Existenz an. Er glaubt daran, dass es auf dich, auf mich, auf jeden Menschen ankommt, weil 

Gott es auf uns ankommen lässt. 

„Dein Name werde geheiligt“. „Dein Reich komme“. So lehrt uns Jesus beten. Welche Bitten! 

Unser Gebet wird hier zum Ausdruck unserer geschöpflichen Freiheit. Denn Bitte und Gebet 

ist hier nicht nur Ausdruck der Anrede Gottes durch uns als Geschöpfe, sondern auch ein 

Ausdruck der Weise, wie Gott auf den Menschen zugeht! Liebe zwingt nicht. In seiner 

absoluten Freiheit respektiert Gott die Freiheit des Menschen, ja: die Bibel bezeugt, dass Gott 

auch den Menschen bittet. Schon im Akt der Schöpfung liegt die Bitte zur Mitarbeit an diesem 

göttlichen Werk beschlossen; indem Gott freie Geschöpfe erschafft und sein eigenes Wirken in 

der Welt an unser menschliches Mitwirken bindet, bittet er uns, sich ihm als Mitarbeiter an 

seiner Schöpfung zur Verfügung zu stellen. Erst recht stellt die Menschwerdung Gottes eine 



letzte, große Bitte an den Menschen dar. Der Gott, der auf die rücksichtslose Durchsetzung 

seiner Allmacht „von oben“ verzichtet, kommt in Jesus in Ohnmacht und Wehrlosigkeit, in der 

Weise des „armen Bettlers“ (so Bonaventura), in die Welt. Das Bittgebet wird dabei zu einer 

Brücke zwischen menschlicher und göttlicher Freiheit: Denn Gott lässt es auf uns Beter 

ankommen, damit sein Name nicht geschmäht, sondern für preiswürdig gehalten wird, damit 

sein guter Wille in der Welt geschieht, damit sein Reich der Gerechtigkeit in ihr ankommt.  

 

 

Wir Beter sollen sein Instrument sein im Geist der Bergpredigt durch glaubwürdiges Leben und 

Handeln. Wie eng Gebet und Handeln auf Seiten des Menschen ineinandergreifen, zeigt sich 

eben vor allem in diesen großen Bitten des Vater-Unser-Gebets, in denen der Beter nicht nur 

persönliche Anliegen äußert, sondern für Gottes Sache in der Welt eintritt. Die Bitten um das 

Kommen des Reiches Gottes und die Erfüllung seines Willens können nur so im rechten Geist 

gebetet werden, dass sich der Betende durch seine Bitte Gott zur Mitarbeit an seinem Werk zur 

Verfügung stellt. Im Symbol des Reiches Gottes, in dem die endgültige Sinngestalt der Welt 

und des menschlichen Daseins erscheint, sind Gebet und Handeln des Menschen untrennbar 

verbunden. Die Frage nach der Erhörung des menschlichen Gebets durch Gott ist nur die 

Kehrseite der anderen Frage, in welcher Weise sich der Mensch von Gott zur Verwirklichung 

seiner Absichten in Dienst nehmen lässt: Gott wirkt in uns, mit 

uns, durch uns! 

 

3. Wer um den Geist bittet, wird erhört 

Beten im Geiste Jesu erlaubt uns, in diesem Sinne Gott vertrauensvoll anzurufen. „Bittet, euch 

wir gegeben, sucht, ihr findet, klopft an, euch wird aufgetan“. Die gute Gabe schlechthin, um 

die es geht, fasst Jesus zusammen in der Verheißung: „Der Vater im Himmel wird den 

Heiligen Geist denen geben, die ihn bitten.“ In der überlieferten griechischen Textgeschichte 

des Gebets zum Vater nach Lukas, liebe Gemeinde, gibt es in diesem Sinne eine weitere 

Vaterunser - Bitte: Sie wird bezeugt unter anderen beim Kirchenvater Gregor von Nyssa 

(*335/340; † nach 394). Sie lautet: „Dein Heiliger Geist komme auf uns herab und reinige 

uns“ Manche Exegeten halten diese Lesart für ursprünglich jesuanisch. „Dein Geist komme“: 

Selbst „wenn wir nicht wissen, worum wir in rechter Weise beten sollen“, so bekennt Paulus 

im Römerbrief, „der Geist selbst tritt jedoch so, wie es Gott will, für uns ein“. (vgl. Röm 

8,26f) 

 

4. Jesu Gebet als theozentrische Lebensorientierung 

Liebe Gemeinde! Jesu Verhältnis zu Gott als Vater ermutigt uns zur eigenen, nur im Glauben 

möglichen Vateranrede im Sinne einer Lebensorientierung an Gott, an seinem Heiligen Namen, 

am Gottesreich, dem wir dienen dürfen. Im Geist dürfen wir Gott anreden, ihm danken, ihn 

loben und ihn bitten in einer Welt, die keineswegs ein selbstverständliches und gesichertes 

Leben garantiert. Daher die Brotbitte, die Bitte um das Lebensnotwendige, das wir, indem wir 

die Bitte aussprechen, immer auch anderen zu ermöglichen haben. So sollen wir auch die 

Vergebung der eigenen Schuld als Verpflichtung zur Verzeihung empfinden. Lassen Sie mich 

zum Schluss an den vor einigen Jahren verstorbenen Entertainer und bekennenden Christen 

Hans Dieter Hüsch erinnern: Er zeigt uns in den folgenden Zeilen den Gott, zu dem er betet, 

den Vater, der es so sehr auf uns und unser Beten ankommen lässt: 

 

„Er träumt mit uns den alten Traum /Vom großen Menschenhaus 

Wir sind die Kinder, die er liebt /  

Mit denen er 

Von Ewigkeit zu Ewigkeit / Das Leben und das Sterben übt // 

 



Er setzt auf uns / Dass wir aufstehen/ 

Dass wir uns einmischen / Dass wir einander annehmen 

Dass wir seine Revolution / Der Liebe verkünden 

Von Haus zu Haus / An die Tür nageln 

Heiß in die Köpfe reden / In die Herzen versenken 

Bis die Seele wieder ein Instrument / Der Zärtlichkeit wird // 

 

Und die Zärtlichkeit musiziert und /Triumphiert 

Und die Zukunft leuchtet!« 

 

Amen 

 


