Predigt 11.07. 2010 (15. Sonntag Lj. C) - Lk 10,25-37 — Der barmherzige Samariter

I. Eine alte griechische Sage erzahlt von lkarus, der mit seinem Vater Dadalus im
Labyrinth gefangen gehalten wurde. Beide konnten jedoch fliehen, weil sie sich aus
Federn Fligel machten, die durch Wachs zusammengehalten wurden. Dabei aber
sturzte Ikarus ins Meer, weil er - trotz der vaterlichen Warnung - der Sonne zu nahe
gekommen war, die das Wachs seiner Fligel zum Schmelzen brachte.

Dieser alte Mythos inspirierte den niederlandischen Maler Pieter Brueghel zu seinem
Gemalde "Landschaft mit lkarus". Man sieht auf dem Bild einen Angler, einen Hirten
und einen pfligenden Bauern. Sie alle widmen sich bedachtig ihrer Arbeit , wahrend
uber ihren Kopfen die Katastrophe geschieht und Ikarus ins Meer stirzt. Auch ein
Schiff verfolgt unbeirrt seinen Kurs, obwohl das Unglick unmittelbar nebenan
geschieht. Die Tragddie wird von ihnen keines Blickes gewdrdigt. Vollig unberuhrt
davon geht das alltagliche Leben weiter.

Zu diesem Bild von Pieter Brueghel schrieb die franzésische Schriftstellerin Anne
Philipe eine kleine Betrachtung, als sie nach dem Tod ihres geliebten Mannes in die
Situation des lkarus geriet und ins Bodenlose zu fallen schien. Das gewohnte Leben
ging weiter, ohne dal} sich jemand um sie und ihre Kinder gekiimmert hatte. Wartlich
schreibt sie:

"Wir alle gleichen diesem pfliigenden Bauern. Sooft man aus dem Haus geht, kommt
man - ohne es zu wissen - an einem Verzweifelten, an einem Leidenden vorbei. Die
flehenden Blicke, das Elend von Leib und Seele sieht man nicht. Ich bin von meinem
Né&chsten weit entfernt. Wére ich ihm wirklich nahe, so wiirde ich, ohne im Geringsten
nachzudenken, meine jeweilige Beschéftigung verlassen, um zu ihm zu gehen."

Vielleicht, liebe Schwestern und Brider, ist es tatsachlich nicht in erster Linie der
Egoismus, sondern die Gleichgultigkeit, die die Menschen von einander trennt. Der
Egoist hat nur sich selbst im Auge. Die anderen sind ihm nur so viel wert, wie er sie zu
seinem Vorteil gebrauchen kann. Letztlich fugt er anderen Schaden zu. Der
Gleichgultige fugt dem anderen zwar keinen Schaden zu, aber es kimmert ihn auch
nicht, wenn dieser zu Schaden kommt. Er wird sich der Situation des anderen gar nicht
bewul3t. Er denkt nur an seine Arbeit und erflllt seine Pflicht. Er will keine Zeit verlieren;
es gibt Wichtigeres zu tun.

Il. Nichtwahr, liebe Gemeinde, mit diesen Gedanken sind wir langst mitten im heutigen
Evangelium, beim Gleichnis vom barmherzigen Samariter, das "zu den schénsten
Beispielen der Gleichniskunst Jesu gehért”, wie Eugen Biser meint.

In den Raubern stollen wir auf den Egoisten. |lhre Rucksichtslosigkeit und Brutalitat
werden mit einem Satz gekennzeichnet: "Sie pliinderten ihn aus und schlugen ihn
nieder; dann gingen sie weg und lieBen ihn halbtot liegen." In den VorUbergehenden -
ausgerechnet ein Priester und ein Levit - erkennen wir unschwer die Gleichgultigen. Sie
kommen nicht aus dem engmaschigen Netz ihrer Lebensgewohnheiten heraus. Obwohl
sie um das Gotteswort beim Propheten Jesaja wissen: "Barmherzigkeit will ich und
nicht Opfer!”, lalkt es sie kalt und gleichglltig, was sie sehen. Was sie von der
Gottesbotschaft verstanden haben, erschopft sich bei ihnen - wie bei vielen frommen
Menschen - im Gottesdienst, im Tempelkult, zu dem sie unterwegs sind.

Ganz anders der als ungebildet und als Ketzer verachtete Samariter. Man mul} die
"Spitze" splren, wenn Jesus ausgerechnet den, der angeblich den falschen Glauben
hat, das Richtige tun lalt. Orthodoxie - der rechte Glaube also - allein genugt nicht,
wenn nicht die Orthopraxie, das rechte Tun, dazukommt. Orthodoxie ohne Orthopraxie
fuhrt nicht zum ewigen Leben. Denn das war ja die Ausgangsfrage, die der
Gesetzeslehrer aufwarf: "Meister, was mul3 ich tun, um das ewige Leben zu
gewinnen?" Eine unuberhérbare Antwort an alle "Rechtglaubigen": Orthodoxie,



2

Rechtglaubigkeit genlgt nicht! Wenn sie nicht zur Orthopraxie fuhrt, d.h. wenn sie sich
nicht bewahrt im rechten Tun, in Hilfsbereitschaft und Rulcksichtnahme, bleibt sie
unglaubwurdig fur die Menschen und unvollkommen in den Augen Gottes.

lll. Unzulassig ist jedoch der Umkehrschlu®: Die Frage nach dem rechten Glauben,
dem rechten Gottesdienst sei Uberflissig, wenn es um das rechte Handeln, um die
Hilfe flr die Notleidenden geht. Das verbietet allein das biblische Doppelgebot der
Gottes- und Nachstenliebe, das Jesus schlieldlich — wie wir horten - ausdricklich
bestatigt hat. Es raumt der Liebe zu Gott den ersten Rang ein - ja, es macht die Liebe
zu Gott geradezu zum entscheidenden Motiv fur echte Nachstenliebe. Auch der
Samariter mag ein tiefglaubiger Mensch gewesen sein, dessen Volk immerhin die
Thora, die funf Bucher Mose, anerkennt, wo im Buch Levitikus die Liebe zum
Mitmenschen als Gebot Gottes eingescharft wird. Entscheidend ist, dald dieser
Samariter nicht nur weif (!) - nicht nur im Kopf hat - wer Gott ist, sondern dass es in
sein Herz gelangt ist, was Gott von ihm will, und dal® er nun ohne zu zdgern tut (!), was
Gott von ihm erwartet: "Du sollst deinen Néchsten lieben wie dich selbst!"

Wohlweislich also lautet die Frage am Anfang unseres Evangelientextes nicht: "Was
muf} ich glauben (!), um das ewige Leben zu gewinnen?" Die Frage des
Gesetzeslehrers ist richtig gestellt, wenn er sagt: "Was mul3 ich tun (!), um das ewige
Leben zu gewinnen?" Auch hier gilt das Sprichwort: ,,Es gibt nichts Gutes, auller
man tut es!” Es geht um einen tatigen Glauben! Ein Glaube an Gott ohne unmittelbare
Zuwendung zum - erst recht notleidenden - Mitmenschen, eine Frommigkeit ohne
Mitgefuhl, eine Religiositat, die gleichgultig macht gegenuber der Not in der Welt, ein
Gottesdienst, der uns wegsehen lakt, dal} so viele Menschen auch jetzt in dieser
Stunde "unter die Rauber fallen" - kurzum: Liturgie, die nicht zur Diakonie fuhrt, kann
vor Gott nicht bestehen und sich jedenfalls nicht auf Jesus berufen. Der 1998
verstorbene Redemptorist und groRe Moraltheologe Bernhard Haring hat es so
ausgedruckt: "Die Briicke zu Gott fiihrt iiber die Pfeiler der Mitmenschen."

Josef Mohr, St. Vitus und Raphael Heidelberg



