
Predigt 11.07. 2010 (15. Sonntag Lj. C) - Lk 10,25-37 – Der barmherzige Samariter
I.  Eine alte  griechische Sage erzählt  von  Ikarus, der mit  seinem Vater  Dädalus im 
Labyrinth gefangen gehalten wurde. Beide konnten jedoch fliehen, weil sie sich aus 
Federn  Flügel  machten,  die  durch  Wachs  zusammengehalten  wurden.  Dabei  aber 
stürzte Ikarus ins Meer, weil er - trotz der väterlichen Warnung - der Sonne zu nahe 
gekommen war, die das Wachs seiner Fügel zum Schmelzen brachte.
Dieser alte Mythos inspirierte den niederländischen Maler Pieter Brueghel zu seinem 
Gemälde "Landschaft mit Ikarus". Man sieht auf dem Bild einen Angler, einen Hirten 
und einen pflügenden Bauern. Sie alle widmen sich bedächtig ihrer Arbeit , während 
über  ihren  Köpfen  die  Katastrophe  geschieht  und Ikarus  ins  Meer  stürzt.  Auch  ein 
Schiff  verfolgt  unbeirrt  seinen  Kurs,  obwohl  das  Unglück  unmittelbar  nebenan 
geschieht.  Die  Tragödie  wird  von  ihnen  keines  Blickes  gewürdigt.  Völlig  unberührt 
davon geht das alltägliche Leben weiter.
Zu diesem Bild  von Pieter  Brueghel  schrieb die  französische  Schriftstellerin  Anne 
Philipe eine kleine Betrachtung, als sie nach dem Tod ihres geliebten Mannes in die 
Situation des Ikarus geriet und ins Bodenlose zu fallen schien. Das gewohnte Leben  
ging weiter, ohne daß sich jemand um sie und ihre Kinder gekümmert hätte. Wörtlich  
schreibt sie:
"Wir alle gleichen diesem pflügenden Bauern. Sooft man aus dem Haus geht, kommt  
man - ohne es zu wissen - an einem Verzweifelten, an einem Leidenden vorbei. Die  
flehenden Blicke, das Elend von Leib und Seele sieht man nicht. Ich bin von meinem  
Nächsten weit entfernt. Wäre ich ihm wirklich nahe, so würde ich, ohne im Geringsten  
nachzudenken, meine jeweilige Beschäftigung verlassen, um zu ihm zu gehen."
Vielleicht,  liebe  Schwestern  und  Brüder,  ist  es  tatsächlich  nicht  in  erster  Linie  der 
Egoismus,  sondern  die  Gleichgültigkeit,  die  die  Menschen von einander  trennt.  Der 
Egoist hat nur sich selbst im Auge. Die anderen sind ihm nur so viel wert, wie er sie zu 
seinem  Vorteil  gebrauchen  kann.  Letztlich  fügt  er  anderen  Schaden  zu.  Der 
Gleichgültige fügt dem anderen zwar keinen Schaden zu, aber es kümmert ihn auch 
nicht, wenn dieser zu Schaden kommt. Er wird sich der Situation des anderen gar nicht  
bewußt. Er denkt nur an seine Arbeit und erfüllt seine Pflicht. Er will keine Zeit verlieren;  
es gibt Wichtigeres zu tun.
II. Nichtwahr, liebe Gemeinde, mit diesen Gedanken sind wir längst mitten im heutigen 
Evangelium,  beim  Gleichnis  vom  barmherzigen  Samariter,  das  "zu  den  schönsten  
Beispielen der Gleichniskunst Jesu gehört", wie Eugen Biser meint.
In  den Räubern stoßen wir auf  den Egoisten.  Ihre Rücksichtslosigkeit  und Brutalität 
werden  mit  einem Satz  gekennzeichnet:  "Sie  plünderten  ihn  aus und  schlugen  ihn  
nieder; dann gingen sie weg und ließen ihn halbtot liegen."  In den Vorübergehenden - 
ausgerechnet ein Priester und ein Levit - erkennen wir unschwer die Gleichgültigen. Sie 
kommen nicht aus dem engmaschigen Netz ihrer Lebensgewohnheiten heraus. Obwohl 
sie um das Gotteswort  beim Propheten Jesaja wissen:  "Barmherzigkeit  will  ich und  
nicht  Opfer!",  läßt  es  sie  kalt  und  gleichgültig,  was  sie  sehen.  Was  sie  von  der 
Gottesbotschaft verstanden haben, erschöpft sich bei ihnen - wie bei vielen frommen 
Menschen - im Gottesdienst, im Tempelkult, zu dem sie unterwegs sind.
Ganz anders der als ungebildet  und als Ketzer verachtete Samariter.  Man muß die  
"Spitze" spüren, wenn Jesus ausgerechnet den, der angeblich den falschen Glauben 
hat, das Richtige tun läßt. Orthodoxie - der rechte Glaube also - allein genügt nicht,  
wenn nicht die Orthopraxie, das rechte Tun, dazukommt. Orthodoxie ohne Orthopraxie 
führt  nicht  zum  ewigen  Leben.  Denn  das  war  ja  die  Ausgangsfrage,  die  der 
Gesetzeslehrer  aufwarf:  "Meister,  was  muß  ich  tun,  um  das  ewige  Leben  zu  
gewinnen?"  Eine  unüberhörbare  Antwort  an  alle  "Rechtgläubigen":  Orthodoxie, 



2
Rechtgläubigkeit genügt nicht! Wenn sie nicht zur Orthopraxie führt, d.h. wenn sie sich 
nicht  bewährt  im  rechten  Tun,  in  Hilfsbereitschaft  und  Rücksichtnahme,  bleibt  sie  
unglaubwürdig für die Menschen und unvollkommen in den Augen Gottes.
III.  Unzulässig ist jedoch der Umkehrschluß: Die Frage nach dem rechten Glauben, 
dem rechten Gottesdienst sei überflüssig,  wenn es um das rechte Handeln, um die  
Hilfe  für  die  Notleidenden  geht.  Das verbietet  allein  das biblische  Doppelgebot  der 
Gottes-  und  Nächstenliebe,  das  Jesus  schließlich  –  wie  wir  hörten  -  ausdrücklich 
bestätigt hat. Es räumt der Liebe zu Gott den ersten Rang ein  - ja, es macht die Liebe 
zu  Gott  geradezu  zum  entscheidenden  Motiv  für  echte  Nächstenliebe.  Auch  der 
Samariter  mag  ein  tiefgläubiger  Mensch  gewesen  sein,  dessen  Volk  immerhin  die 
Thora,  die  fünf  Bücher  Mose,  anerkennt,  wo  im  Buch  Levitikus  die  Liebe  zum 
Mitmenschen  als  Gebot  Gottes  eingeschärft  wird.  Entscheidend  ist,  daß  dieser 
Samariter nicht nur weiß (!) - nicht nur im Kopf hat - wer Gott ist, sondern dass es in  
sein Herz gelangt ist, was Gott von ihm will, und daß er nun ohne zu zögern tut (!), was 
Gott von ihm erwartet: "Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst!"
Wohlweislich also lautet die Frage am Anfang unseres Evangelientextes nicht: "Was 
muß  ich  glauben  (!),  um  das  ewige  Leben  zu  gewinnen?"  Die  Frage  des 
Gesetzeslehrers ist richtig gestellt, wenn er sagt: "Was muß ich tun (!), um das ewige  
Leben zu gewinnen?" Auch hier gilt  das Sprichwort:  „Es gibt nichts Gutes, außer  
man tut es!“ Es geht um einen tätigen Glauben! Ein Glaube an Gott ohne unmittelbare  
Zuwendung  zum  -  erst  recht  notleidenden  -  Mitmenschen,  eine  Frömmigkeit  ohne 
Mitgefühl, eine Religiosität, die gleichgültig macht gegenüber der Not in der Welt, ein 
Gottesdienst,  der  uns  wegsehen  läßt,  daß  so  viele  Menschen  auch  jetzt  in  dieser 
Stunde "unter die Räuber fallen" - kurzum: Liturgie, die nicht zur Diakonie führt, kann 
vor  Gott  nicht  bestehen  und  sich  jedenfalls  nicht  auf  Jesus  berufen.  Der  1998 
verstorbene  Redemptorist  und  große  Moraltheologe  Bernhard  Häring hat  es  so 
ausgedrückt: "Die Brücke zu Gott führt über die Pfeiler der Mitmenschen."

Josef Mohr, St. Vitus und Raphael Heidelberg


