
Predigt am 27.06.2010 (13. Sonntag Lj.C) – Lk 9,51-62; Gal 5,1.13-1

I.  „Und die findigen Tiere merken es schon, dass wir nicht sehr verlässlich zu  
Hause sind in der gedeuteten Welt.“ So heißt  es bei  Rainer Maria Rilke in 
seiner Ersten Duineser Elegie. 

Dieses Wort empfinde ich wie ein fernes Echo jenes Jesus-Wortes im heutigen 
Evangelium:  „Die Füchse haben ihre Höhlen und die Vögel  ihre Nester;  der  
Menschensohn  aber  hat  keinen  Ort,  wo  er  sein  Haupt  hinlegen  kann.“ So 
gesehen  würde  Jesus  also  nicht  nur  von  seiner  eigenen  Heimatlosigkeit 
sprechen, sondern von einerr Grunderfahrung des Menschen, hier auf Erden 
keine wirkliche Heimat finden zu können.  „Wir  sind nur Gast auf Erden und  
wandern ohne Ruh‘ mit mancherlei Beschwerden der ewigen Heimat zu.“ Wir 
kennen dieses Kirchenlied. Der Mensch kommt –nach  Arnold Gehlen – als 
„Mängelwesen“ zur  Welt.  Es  fehlt  uns  z.B.  das instinktsichere  „Wissen“  der 
Tiere um ihren Ort,  um ihr  Zuhause in dieser  Welt.  Wir (!)  müssen „findige 
Tiere“ (englisch:  animals),  findige  Lebewesen  sein,  die  ihre  Welt  erst  noch 
deuten - und immer neu die Erfahrung machen: „Denn wir haben hier keine  
bleibende Stadt, sondern die zukünftige suchen wir“, jene Stelle im Hebräerbrief 
(13,4)  Johannes Brahms in seinem Deutschen Requiem so unnachahmlich 
vertont hat. 

Die  Heimatlosigkeit  Jesu  und  seiner  Jünger  bringt  also  zunächst  nur  zum 
Vorschein,  bzw.  macht  erneut  bewusst,  dass  alle  Menschen  „nicht  sehr 
verlässlich  zuhause  sind“ in  dieser  Welt.  Wo also  gehören wir  hin?  Paulus 
antwortet ungeniert:  „Unsere Heimat aber ist im Himmel; von dorther erwarten  
wir auch als Retter unseren Herrn Jesus Christus. Er wird unseren armseligen  
Leib verwandeln in die Gestalt seines verherrlichten Leibes – in der Kraft, mit  
der er sich alles unterwerfen kann.“ (Phil 3,20-21)

II.  Nun aber ruft er uns im eben gehörten Evangelium erst recht heraus aus 
elementaren Bindungen und familiären Verpflichtungen, damit  wir  sozusagen 
als Chance – und nicht nur als Mangel - begreifen, dass wir  hier auf Erden 
keine endgültige Heimat haben. Jesu vagabundierendes Wanderleben scheint 
nicht zuletzt ein Zeichen dafür zu sein, dass wir unterwegs bleiben müssen und 
uns nicht einnisten dürfen in dieser Welt, als wenn wir hier bereits zu Hause 
wären. Jesu Ruf in seine Nachfolge ist von daher so kompromisslos und schroff  
und  konfrontiert  uns  schonungslos  damit,  dass  wir  uns  auch  als  gläubige 
Christen nur allzu gerne am Vorläufigen festmachen; dass wir schon „vor Anker 
gehen“ wollen, obwohl das „Schiff“ unseres Lebens womöglich noch gar nicht 
ausgelaufen, geschweige denn dort angekommen ist, wo wir hingehören: Reich 
Gottes oder Himmel nennt er das, wohin er uns rufen und ziehen will, während 
wir uns lieber einrichten wollen in dieser Welt und das Ziel unseres Lebens so 
leicht aus dem Auge verlieren. Wenigstens einige seiner Jünger müssen mit 
ihm und wie ER bereit sein, „alles zu verlassen“ und den anderen vorzuleben, 
dass wir nur „mit leichtem Gepäck“ die beschwerliche Wanderschaft bestehen, 
die er Nachfolge nennt und die uns heimwärts führt: „Unsere Heimat aber ist im  
Himmel...“ 

III. „Eigentlich bin ich ganz anders, aber ich komme so selten dazu.“  Ödön von 
Horvarth hat dieses seltsame Wort geprägt, das mir als zweites eingefallen ist 
beim Lesen des heutigen Evangeliums. Eigentlich bin ich ein heimatloser und 
nach dem Ewigen sich sehnender Mensch, aber ich habe so viel um die Ohren 
und so viel Vordergründiges vor Augen, dass ich leicht aus dem Blick verliere, 
wohin Jesus mich rufen will.  So vieles bindet mich fest: an das Irdische und 
Materielle,  an Beruf und Familie,  an Pietät  und Etikette,  dass ich „so selten 



dazu  komme“:  „Eigentlich  bin  ich  ganz anders...“, eigentlich möchte ich frei 
sein  für  das  Eigentliche,  für  das  Eigene  meiner  unverwechselbaren 
Bestimmung, für das, was Gott mit mir vorhat. Wie sagte doch Paulus in der (2.) 
Lesung  aus  dem  Galaterbrief:  „Zur  Freiheit  hat  uns  Christus  befreit.  Bleibt  
daher  fest  und  lasst  Euch  nicht  von  neuem  das  Joch  der  Knechtschaft  
auflegen!“ Jesus will, dass wir frei werden und uns frei machen von allem, was 
uns davon abhalten will,  Gott  zum Ziel-  und Mittelpunkt  unseres Lebens zu 
machen. Seine Worte im heutigen Evangelium legen die ganze Halbherzigkeit 
bloß, mit der wir gewöhnlich seine Jünger sind. Wir werden von ihm gefragt, wie 
ernst es uns mit unserem Christsein ist und welche Konsequenzen wir daraus 
zu ziehen bereit sind. 

Wir können uns also nicht damit beruhigen, dass Jesus solche Nachfolgeworte  
angeblich nur an einen kleinen, auserwählten Jüngerkreis gerichtet habe; wir (!)  
also dafür gar nicht in Frage kommen. Wir alle sind – seit unserer Taufe – in  
seine Nachfolge gerufen und sollen täglich zum Vorschein bringen, dass wir 
anders,  freier,  solidarischer  zu  leben  wagen  als  die  Menschen,  die  sein 
Evangelium nicht zum Maßstab ihres Lebens gemacht haben. Was wir dabei 
aufgeben  und  zurücklassen  müssen,  auf  welche  Sicherheiten  wir  „pfeifen“, 
welche Nachteile wir notfalls dafür in Kauf nehmen sollen – das muss jeder mit  
sich  selber  und  im  Gebet  mit  Gott  ausmachen.  Aber  auseinandersetzen 
müssen wir uns alle (!) mit Jesu unbequemen Nachfolgeworten, um schließlich 
hinter seinen schroffen Worten die Stimme des Freundes zu entdecken, der uns 
nicht in Ruhe lässt, weil er uns weiter bringen will - hin zu einem sinnvolleren 
Leben,  zu  einem  bewussteren  Glauben.  „Jesus  wollte  keine  Bewunderer  
haben, er wollte Nachfolger gewinnen!“; sagt Sören Kierkegaard. Irgendwann 
einmal muss ich mich ihm „mit Haut und Haaren“ verschreiben, wenn ich zu 
jener „herrlichen Freiheit der Kinder Gottes“ vorstoßen möchte, von der Paulus 
so leidenschaftlich reden konnte. Sie hängt an meiner Bereitschaft, mich Jesus 
völlig  zu überlassen.  „Lasst  euch vom Geist  leiten...“, von seinem (!)  Geist, 
meint Paulus. Wendet Euch ab vom Ungeist einer Welt, die ohne Gott leben will  
und auf das Evangelium verzichten zu können glaubt. Jesus will den Platz in 
der Mitte, nicht am Rand unseres Lebens. Er will nicht solche „die zwar seinen 
Namen  tragen,  aber  nicht  wirklich  zu  ihm  gehören,  weil  sie  sich  immer  
geschont, nie sich hingegeben, nie sich an das verloren haben, was mehr ist  
als ihr kleines Leben“, wie es Wilhelm Stählin einmal geschrieben hat.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD

2


	Predigt am 27.06.2010 (13. Sonntag Lj.C) – Lk 9,51-62; Gal 5,1.13-1
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD


