
Predigt am 13.06.2010 – (11. Sonntag Lj. C): 2 Sam 12,7-10.13; Joh 7,36-8,3

Siehst du diese Frau – in der Burka?

I. „Siehst du diese Frau?“ ?“, fragt Jesus seinen Gastgeber Simon und die betretene 
Männergesellschaft, in der diese Frau für ein solches Aufsehen sorgte. „Siehst du 
diese Frau?“-  Was steckt nicht alles in diesem Wort Jesu im heutigen Evangelium – 
auf  dem  Hintergrund  der  Leidensgeschichte  der  Frauen  in  Gesellschaft  und 
Religion? 

„Siehst du diese Frau?“: Was aber, wenn es gar nichts zu sehen gibt, weil eine Frau 
– gezwungen oder freiwillig – die Burka trägt,  den Ganzkörperschleier, der selbst 
noch  die  Augen  hinter  einem engmaschigen  Gitter  versteckt?  Auch  hier  sind  es 
wieder  einmal  die  Männer,  an  die  sich  Jesus  –  wie  im  heutigen  Evangelium  – 
wenden müsste,  um das Männlich-Unmenschliche zu entlarven.  Sie,  die Männer, 
haben doch die – nicht einmal vom Koran geforderte – Vermummung „erfunden“, um 
die  Frau  als  ihren  Besitz  vor  den  begehrlichen  Blicken  ihrer  Artgenossen  zu 
schützen. So entlarvt  sich dahinter nicht nur eine unerhörte Abwertung der Frau, 
sondern noch mehr ein atavistisches und archaisches Mannsbild, Männlichkeitsbild, 
das  die  Frau  nicht  nur  zum  Sexobjekt  degradiert,  sondern  den  Mann  als 
„potenziellen Unterwerfer und Vergewaltiger betrachtet, der eigentlich nichts anderes  
im  Sinn“  hat,  „als  sich  Frauen  gefügig  zu  machen....Vor  allem  der  Mann  muss  
geschützt werden mit seiner Ehre und seinem Besitzanspruch, damit seine Frauen  
(Plural!)  seine Frauen bleiben und nicht  von anderen Männern  begehrt  oder  gar  
verführt  werden.  In  der  Konsequenz  muss  sich  die  Frau  möglichst  unattraktiv,  
geschlechtslos machen, um ihre Reize zu verbergen. Nicht um die Frau dreht es sich  
also, sondern um den Mann, wenn sich Frauen (eines besonders radikalen) Islam  
verhüllen.“ (nach: Christ in der Gegenwart: Nr. 23/2010)

„Siehst  du  diese  Frau“,  wie  sie  in  ihrem  „mobilen  Gefängnis“  (so  von  einem 
belgischen  Abgeordneten  genannt)  zumindest  hier  bei  uns  als  aufdringlich,  ja 
bedrohlich empfunden wird? Auch wenn es in unseren europäischen Gesellschaften 
nur  eine  Minderheit  islamischer  Frauen  ist,  die  ihr  männlich  bestimmtes 
Selbstwertgefühl verinnerlicht haben und selbstbewusst auf diese unerträgliche Art 
und Weise zur Schau tragen; auch wenn es nur wenige Frauen sind, die dieses 
Unterdrückungssymbol zum Zeichen ihrer Verachtung machen, der Verachtung einer 
in ihren Augen dekadenten und lasziv-libertinistischen westlichen Gesellschaft: Ich 
kann nicht  erkennen,  dass ein  Burka-Verbot,  wie  es kürzlich  in  Belgien erlassen 
wurde und in Frankreich diskutiert wird, gegen die Persönlichkeitsrechte, näherhin 
gegen die Religionsfreiheit verstößt, wie es u.a.  amnesty international behauptet 
hat.  Umgekehrt:  Die  Vollverschleierung  verstößt  gegen  unsere,  mittlerweile  auch 
religiös akzeptierten aufgeklärten Grundsätze,  dass die Frau,  fremdbestimmt oder 
freiwillig, nicht derart diskriminiert werden darf;  - dass jeder Mann jeder Frau und 
jede  Frau  jedem Mann von  Person  zu  Person  offen  ins  Gesicht  schauen  kann, 
partnerschaftlich, in gleichberechtigter Würde und Verantwortung. Das ist der Kern 
der von mir geteilten Abneigung gegen die Burka, die sicher auch Jesus verworfen 
hätte. Wir müssen in seiner Nachfolge solchen Auswüchsen der Religion wehren. 
Oder  fällt  etwa  die  entwürdigende  und  entsetzlich  schmerzhafte  Genital-
Verstümmelung der Frau, wie sie – nicht nur in manchen muslimischen Kulturen – in 
der  sog.  Mädchen-  oder  Frauenbeschneidung  praktiziert  wird,  auch  unter  die 
Persönlichkeitsrechte und die Religionsfreiheit?

II.  Ich  lasse  den  Einwand  nicht  gelten,  dass  auch  das  Christentum  seine 
Schuldgeschichte hat, wenn es um die Diskriminierung der Frau geht. Gerade weil 



wir  einräumen  müssen,  dass  gegenüber  Jesu  unbefangenem  Verhalten  und 
Verhältnis zur Frau (siehe die letzten Verse des heutigen Evangeliums!) bereits die 
frühe Kirche (geschweige die spätere) bald wieder rückfällig geworden ist, müssen 
wir  vom  biblisch-christlichen  Menschenbild  her  auf  der  grundsätzlichen 
Gleichwertigkeit  und  Gleichberechtigung  von  Mann  und  Frau  bestehen.  Der 
islamistischen Demonstration des Gegenteils müssen wir demonstrativ und notfalls 
per  Gesetz  die  ebenfalls  religiös  begründbare  Absage  an  die 
Ganzkörperverschleierung der Frau entgegensetzen. Unsere Freiheit wird eben nicht 
nur am Hindukusch verteidigt, sondern vor unserer europäischen Haustür. 

III. Dass muslimische Frauen ein Kopftuch tragen und sich damit in der Öffentlichkeit 
zur  ihrem Glauben bekennen,  scheint  mir  dagegen etwas  anderes zu  sein.  Hier 
sollten sie bekennende Christen an ihrer Seite wissen, weil es gilt, sich gemeinsam 
gegen eine Verbannung der Religion ins rein Private zu wehren. Dies wäre sicher 
nicht  im  Sinne  Jesu,  der  eine  Humanisierung  und  nicht  eine  Privatisierung  der 
Religion im Sinne hatte. Die öffentliche Kritik, die in der ersten Lesung (2 Sam 12) 
der Prophet Natan an König David übte, weil  der sich männlich-selbstherrlich der 
Frau seines Feldherrn Urija bemächtigte und diesen noch dazu „in’s offene Messer“ 
laufen  ließ,  ist  ein  deutlicher  Hinweis,  dass die  biblische  Religion  auch weltliche 
Maßstäbe für das Zusammenleben von Mann und Frau vorgeben muss. Nur darf 
dies  nicht  so  weit  gehen,  dass  Herrschafts-  und  männliche  Dominanzansprüche 
religiös verbrämt und damit unantastbar gemacht werden. 

„Siehst du diese Frau?“, fragt Jesus also auch alle jene, die einer Frau zumuten, sich 
der Herrschaft  des Mannes zu unterwerfen und ganz nebenbei  die  Vorherrschaft  
einer rückständigen Religion durchsetzen wollen.

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg

2


	Predigt am 13.06.2010 – (11. Sonntag Lj. C): 2 Sam 12,7-10.13; Joh 7,36-8,3
	J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael Heidelberg


