
Predigt 1.04.10 ( Festgottesdienst Weißer Sonntag) – Joh 20,19-31- Berühren verboten!

I.  „Berühren verboten!“ So sagen Warnschilder vor Kunstwerken in Museen und Kirchen. 
Und wer unerlaubt berührt, löst eine Alarmanlage aus. Ihr Kinder müsst lernen, im Geschäft 
nicht alle Waren anzufassen. Distanzierte Menschen geben uns zu verstehen: Komm mir 
nicht zu nahe! Plumpe Annäherungsversuche wirken peinlich. Man fasst einen Menschen 
nicht an, wenn man mit ihm nicht vertraut ist oder ehrlich mit ihm in Kontakt treten will. Einen  
Menschen von Berufswegen (Arzt, Krankenschwester, Physiotherapeut...) zu berühren, das 
setzt ein hohes Maß an Diskretion und Fingerspitzengefühl voraus. Gar die Wunde eines 
Kranken zu berühren, das verlangt zumindest gewaschene, sterile Hände. Mit dem Berühren 
ist es so eine Sache! Nähe und Distanz sind nicht immer einfach auszubalancieren!

Der Apostel Thomas aber verlangt danach: Er möchte, er muss den auferstandenen Herrn 
anfassen und berühren. Jesus lässt ihn gewähren und erlaubt es ihm. Ob er es wirklich getan 
hat? Das eben gehörte Evangelium lässt es offen. Schließlich gibt es das „Noli me tangere – 
Berühre mich nicht!“. Maria von Magdala bekommt es am Ostermorgen zu hören (Joh 20,17), 
als sie ihren geliebten Meister wiedererkennt und aus seinem Mund ihren Namen vernimmt. 
Zu ihr bleibt ER auf österliche Distanz – nicht einfach unnahbar, aber eben doch: der große  
Unberührbare. Sie muss lernen, wir müssen lernen: Herr, du bist nicht zu fassen! Du bist 
unfassbar, unanfassbar!

Doch  nun  im  Obergemach  von  Jerusalem durchbricht  der  Auferstandene  seine  eigenen 
Spielregeln.  Dieser  Thomas  –  ihm  wird  eine  Ausnahme  zuteil.  Jesus  weiß,  dass  es 
Menschen gibt, die darauf angewiesen sind, auch im Glauben handfest zu be-greifen. Sie 
geben sich nicht zufrieden mit dem, was die anderen so vollmundig behaupten. Die anderen 
Jünger  können  sagen,  was  sie  wollen:  Thomas  will  eine  eigene  Osterberührung, 
Ostererfahrung.  Er  will  IHN  berühren.  Er  macht  alles  davon  abhängig.  Thomas  will  die 
Wundmale anfassen. Vielleicht hat er mehr verstanden vom Geheimnis des Karfreitag als all  
die Halleluja-Christen, denen die Wunden Jesu nicht schnell genug verheilen können. Die 
fünf Wunden des Herrn heilen in alle Ewigkeit nicht, sagt uns das Evangelium, und die Kirche 
zeigt  uns  die  Osterkerze  mit  ihren  fünf  Nägeln.   Der  Gekreuzigte  hat  die  Wunden  der 
Kreuzigung mitgenommen in die Herrlichkeit des Himmels. „Da zeigte er ihnen seine Hände  
und seine Seite...“ So zeigt sich der Auferstandene den Seinen am „Abend des ersten Tages 
der Woche“,  -  der erste Tag der Woche ist  der Tag nach dem Sabbat und wird bei  uns 
Sonntag genannt. Am ersten Ostersonntag also kommt Er zu seinen Jüngern - noch bevor 
Thomas  danach  verlangt,  die  Wundmale  zu  sehen.  Den  wundlosen,  den  unversehrten 
Christus will Thomas gerade nicht sehen. Er will ihn so sehen, wie man ihn zugerichtet hat,  
als auch er sich aus dem Staub gemacht und den tödlich Verwundeten im Stich gelassen 
hat. Thomas spürt eine Wesensverwandtschaft. Sein eigener Glaube ist verwundet. Er fühlt 
sich alleine gelassen in der Grauzone zwischen Glaube und Zweifel, zwischen Begeisterung 
und Resignation, zwischen kurz aufflackernder Osterfreude und müder Skepsis. Wie geht es 
uns damit? 

II.  Der Kommuniongang nachher ist  unser sanfter Annäherungsversuch! Auch zu uns hat 
sich der Herr längst Einlass verschafft.  Er tritt  auch in unsere Mitte,  durch verschlossene 
Türen und Herzen. Das Geheimnis seiner verborgenen Gegenwart: ER lässt sich von uns 
berühren. Begreifen aber werden wir IHN, werden wir es nie! Und doch gibt er sich in unsere 
Hände. Hand-Kommunion ist möglich und würdig! Wir dürfen ihn berühren, und sollten es 
immer zaghaft und herzhaft zugleich tun. Unsere Hände sind nicht „steril“, wir können sie  
nicht  in Unschuld waschen.  Aber wir  können sie ihm hinhalten, unsicher tastend wie die 
Hände des Thomas. Er selbst führt uns ja die Hand. Wir dürfen in diese große Wunde seines 
geöffneten Herzens fassen, seinen für uns zerbrochenen Leib berühren und stammelnd die 
unsterblichen Worte sprechen: „Mein Herr und mein Gott!“: Du bist unfassbar in deiner Liebe, 



mit  der  du  dich  von  mir  anfassen  lässt.  Du  bist  wunderbar,  weil  du  verwundbar  und 
verwundet bist und es in Ewigkeit bleibst.

III.  Es ist  in der Tat mehr als gewagt,  auf  dem entsetzlichen Hintergrund der kirchlichen 
Missbrauchsdelikte  dieses heiße Eisen der  Berührung  anzufassen.  Tatsächlich  muss ich 
angesichts einer verbreiteten Verdachtsoptik befürchten, bei der Betrachtung dieser Szene 
zwischen dem Apostel und dem auferstandenen Jesus auf’s Glatteis zu geraten. Viele von 
Ihnen werden denken: Die Predigt hat klammheimlich längst den Finger in jene Wunde der 
Kirche gelegt, von der in diesen Tagen und Wochen stets neu und bis zum Überdruss zu 
hören  und  zu  lesen  ist.  Da  geht  es  schließlich  nicht  nur  um  (unsittliche)  Berührungen, 
sondern  um sexuelle  Übergriffe  und sexualisierte  Gewalt,  derer  sich  so  entsetzlich  viele 
Priester schuldig gemacht haben. Dieses Thema liegt wie ein großer Schatten auch jetzt 
über diesem Festgottesdienst. Denn es geht ja heute vor aller Augen um die Kirche und die  
Kinder, um den Priester umgeben von Kommunionkindern und Ministranten. „Ein Schelm, 
wer Böses dabei denkt!“ In der Tat: Diese Wunde schmerzt und will  nicht vernarben. Wir  
dürfen sie auch an einem solchen Tag nicht schönfärben, indem wir sie vorschnell mit den 
Wunden Christi in Verbindung bringen. Der Auferstandene ist ja in der Tat, ob in Bildern oder 
Skulpturen, immer mit den Wundmalen des Karfreitag dargestellt. Und doch ist gerade dies 
die Lernerfahrung der Kirche in diesen bitteren Zeiten: Es darf nicht länger darum gehen, die 
Wunden zu bedecken und die Spuren zu verwischen. Die Kirche ist gerade an der Stelle  
verwundbar  geworden,  wo  sie  unverwundbar,  ja  unantastbar  sein  wollte.  Sie  wird  ihre 
Glaubwürdigkeit  nur  zurück  gewinnen,  wenn  sie  aufhört,  die  Gläubigen  und  Kleriker  mit  
unerreichbaren sittlichen Idealen zu überfordern. Je höher der moralische Zeigefinger, umso 
tiefer der Fall! Dass es darüber hinaus einen geradezu irrationalen Hass auf die Kirche gibt, 
der nur darauf gewartet hat, neue Nahrung zu bekommen, darf kein Alibi sein, jede Kritik als 
kulturkämpferischen  Angriff  abzuwehren.  Wenn  die  Kirche  berührbar  für  die  Menschen 
bleiben will,  muss sie angreifbar sein. Wenn unsere Seelsorge gerade in der Kinder- und 
Jugendarbeit nicht steril werden soll vor lauter Angst vor neuen Verdächtigungen, muss sie 
verwundbar bleiben und zu den Wunden stehen, die sie selber anderen zugefügt hat. Nur so 
kommt es  zu  jenem schmerzhaften  Heilungsprozess,  der  unserer  Kirche  von  Herzen  zu 
wünschen ist. 

Deshalb zum Schluss meine herzliche Bitte: Stehen Sie auch weiter zu dieser Kirche, weil sie  
seine,  weil  sie  Christi  Kirche ist  und nicht  in  erster  Linie  die  Kirche der  Amtsträger  und 
Missetäter. Lehren Sie Ihre Kinder, dass die Kirche schon immer beides war: Die Kirche der 
Heiligen und die Kirche der Sünder! Und sie ist immer auch die Kirche der Thomas-Christen, 
die immer neu durch Fragen und Zweifel hindurch müssen, um dem zu begegnen, der mit 
seinem  Evangelium  der  glühende  Kern  und  das  Lebensprinzip  dieser  Kirche  ist.  Der 
ungeheure  Traditionsbruch,  der  auch  in  den  Familien  unserer  Kommunionkinder 
unübersehbar ist, er ist mindesten so alarmierend wie der gigantische Vertrauensbruch, den 
die Kirche in diesen Tagen – aus eigener Schuld – zu erleiden und zu verkraften hat. Weil  
aber Christus zu ihr steht, stehen auch wir  zu ihr und sprechen mit den Worten unseres 
Taufliedes: „Dank sei dem Herrn, der mich aus Gnad‘ in seine Kirch‘ berufen hat.“

In unserem Gebet- und Gesangbuch „Gotteslob“ (Nr. 6) findet sich ein Gebet, das ich vor 
Jahrzehnten bei meiner Erstkommunion beten gelernt habe. Die Älteren unter uns werden es 
noch kennen. Wir sollten es, so altmodisch es klingen mag, wieder beleben:

„Seele Christi, heilige mich. Leib Christi, rette mich. Blut Christi, tränke mich. .Wasser der  
Seite Christi, wasche mich. Leiden Christi, stärke mich. O guter Jesus, erhöre mich. Birg in 
deinen Wunden mich. Von dir lass nimmer scheiden mich. Vor dem bösen Feind beschütze  
mich. In meiner Todesstunde rufe mich, zu dir zu kommen heiße mich, mit deinen Heiligen  
zu loben dich, in deinem Reiche ewiglich.“ AMEN

Josef Mohr, St. Raphael Heidelberg

2


	Predigt 1.04.10 ( Festgottesdienst Weißer Sonntag) – Joh 20,19-31- Berühren verboten!

