
Predigt am 05.04.2010 (Ostermontag) – Lk 24,13-35, 1 Kor 15,1-8.11

I. „Das Leben ist wie ein Messer ohne Klinge, dem der Griff fehlt.“ Können 
Sie etwas anfangen mit diesem seltsamen Satz? Wie denken Sie darüber, was geht 
in  ihnen  vor,  wenn  sie  auf  einmal  merken,  daß  dieses  Wort  von  Ludwig 
Wittgenstein entweder  barer  Unsinn  ist  oder  aber  eine  deprimierende  Wahrheit 
enthält: Ein Messer ohne Klinge, dem der Griff fehlt, kann gar kein Messer sein. Ihm 
fehlt alles, was ein Messer braucht, um ein Messer zu sein. Wenn aber das Leben 
wie solch ein Messer ist, dann ist es gar kein Leben. Dann fehlt ihm alles, was Leben 
braucht, um Leben zu sein.

„Es  gibt  die  Würde  der  Untröstlichkeit.“ schreibt  F.  Steffensky  in  einem 
atemberaubenden Beitrag über das biblische Buch Hiob, über seine Stärken, aber 
auch über seine Schwächen. (Publik-Forum Nr. 7/2007) Vielleicht kennen Sie den 
bekannten Holzschnitt  „Gang nach Emmaus“ von  Karl  Schmidt-Rotluff aus dem 
Jahre 1918. Die beiden Jünger gramgebeugt, die ganze Szene beleuchtet von einer 
schwarzen (!)  Sonne. Sie sind untröstlich über den Karfreitag, obwohl  – und das 
habe ich bisher zu wenig beachtet – obwohl sie bereits die Osterbotschaft, daß „er 
lebe“ von „einigen Frauen“ vernommen haben. Sie sind dennoch untröstlich und so 
schnell  wollen sie  gar  nicht  getröstet,  ver-tröstet  werden.  „Es gibt  die  Würde der 
Untröstlichkeit!“ F. Steffensky geht noch weiter: „Die Würde der Untröstlichkeit ist die  
des ernsthaften Atheisten. Er kommt nicht darüber hinweg, was dem Leben angetan  
wurde...Der ernsthafte Glaube und der ernsthafte Unglaube sind nahe Geschwister,  
so  wie  die  banalen  Welterklärungskünstler  und  die  schmerzfreien  Gottesleugner  
nahe  Kumpels  sind.“  Ich  muß  gestehen:  Das  ist  mir  lieber  als  die  leicht  ins 
Schönfärberische gehenden Worte des Dichters  Friedrich Hebbel:  „Der Tod eines 
heißgeliebten Menschen ist die eigentliche Weihe für eine höhere Welt. Man muß  
auf Erden etwas  (Heißgeliebtes)  verlieren, damit man in jenen Sphären etwas zu  
suchen habe.“ Ganz falsch ist das nicht, aber zu glatt, zu verdächtig schön, um wahr 
zu sein.

II. „Was haben  die  hier  verloren?“,  sagen  wir  manchmal,  wenn  es  uns  nicht 
passt, daß unliebsame Leute sich unter die „Heißgeliebten“ mischen. Dasselbe meint 
die  bissige Frage:  „Was haben die  hier  zu suchen?“  Hochinteressant,  nichtwahr,  
auch  hier  unsere  geliebte  deutsche  Sprache?!  Was  haben  wir  hier,  in  diesem 
Ostergottesdienst, verloren und was haben wir hier zu suchen? Das kann wie ein 
Vorwurf klingen. Die Antwort lautet: Beides!: Wir haben etwas verloren und etwas zu 
suchen! Wie die Emmaus-Jünger müssen wir  zuerst untröstlich sein, daß wir  IHN 
verloren haben,  um ihn dann unter  denen zu suchen,  die  IHN gefunden,  wieder 
gefunden haben. „Was sucht ihr den Lebenden bei den Toten?“, fragen die Engel die 
Frauen am Ostermorgen, die ratlos vor dem leeren Grab stehen. (Lk 24,5) 

Wir sind nicht ganz bei Trost, wenn wir die Auferweckung Christi problemlos als das 
längst von Gott geplante „Happy end“ auffassen und „die Würde der Untröstlichkeit“ 
nicht wahrhaben wollen, die uns in nicht wenigen Ostererzählungen der Evangelien 
begegnet. Bei Trost, getröstet sind wir nur, wenn unser Leben ohne IHN arm wäre 
und unser Sterben ohne Sinn. Der Auferstandene kommt und zeigt sich (nur) denen, 
die nichts mehr haben, wenn ER nicht ist; die  – wie die beiden Emmaus-Jünger –  
nichts mehr haben als die dunkle Schwermut ihres Herzens über den Verlust des 
Heißgeliebten, in dem sich Gott selber verborgen hat, ja verloren zu sein scheint. 

„Der  Verlassene  aber  wirft  seine  Sehnsucht  ins  Leere“, heißt  es  in  einem 
Gedichtvers der jüdischen Dichterin  Nelly Sachs. Es macht gerade das Trostlose 
der Trauer und der Verlassenheit aus, daß es so scheint, als liefe die Sehnsucht ins 



Leere,  als  verliefe  sie  im Sande.  Ich  denke an Menschen (unter  uns),  die  einen 
lieben  Menschen  verloren  haben  –  durch  den  Tod  oder  schon  vorher,  weil  die 
Beziehung leblos geworden oder gar zerbrochen ist. Die lebenden Toten...! Wohin 
geht die Sehnsucht der Verlassenen? Geht sie ins Leere, um mit Nelly Sachs zu 
sprechen? In der Trauer, im Zulassen des Schmerzes, der mich mit voller Wucht 
trifft, erfahre ich ja das Unwiederbringliche, das Untröstliche. Nicht meine Sehnsucht 
ist gestorben, sondern ihr bisheriges Ziel. Wohin also mit meiner Sehnsucht, wenn 
mein Leben wie ein Messer ohne Klinge geworden ist, dem der Griff fehlt?

III. Jetzt schauen wir wieder auf die beiden untröstlichen Emmaus-Jünger. „Sie 
sprachen  miteinander über all das, was sich ereignet hatte.“ Immerhin das tun sie! 
Unersetzlich: Jemanden zu haben, mit dem ich über meine Trauer reden und sie 
womöglich  teilen  kann.  Und  nun  dieser  seltsame  Weggefährte,  der  sich  ihnen 
zugesellt,  und  den  sie  zunächst  nicht  erkennen.  Der  ihnen  aber  zuhört  und  der 
schließlich zu ihnen sagt:  „Begreift  ihr denn nicht? Musste nicht der Messias dies  
alles  erleiden,  um so  in  seine  Herrlichkeit  einzugehen.“ ER  darf  es  sagen:  Das 
Leiden musste sein. Der Verlust war nötig. Er selber kennt die Verlassenheit, sogar 
die  Gottverlassenheit.  Sein  Angstgebet  in  Gethsemani,  sein  Todesschrei  auf 
Golgotha werden die beiden Emaus-Jünger nicht gehört haben, weil sie sich ja alle 
männlichen Jünger, bis auf einen, aus dem Staub gemacht hatten. Jetzt aber als der 
Lebendige holt er sie ein und erklärt ihnen die Schrift, d.h. er erklärt ihnen den Sinn 
seines Leidens und Sterbens von Gott her. 

Der Salzburger Theologe  Gottfried Bachl,  immerhin Mitglied des PEN-Clubs, der 
vor  Jahren in  unserem Pfarrhaus  in  Neuenheim übernachtete  und bei  mir  einen 
unvergesslichen Eindruck hinterließ, er schreibt einmal: „Jesus schlingt das Seil um 
die ganze Welt, wohin immer sie reichen mag; (er schlingt es) um die Summe ihrer  
Schicksale..., um Stern und Erde, um Leben und Tod, und wirft es Gott zu, der es  
gewiss fängt und den Werfer hält. So wird die Welt leicht - mitsamt ihrem Schrecken,  
den sie einjagt.“

Es macht meine Verlassenheit aus, daß mich Leere umgibt. Und doch ist mehr da 
als  das Nichts.  „Der  Verlassene wirft  seine  Sehnsucht  in  die  Leere“  -  wie  einen 
Anker, der seinen Grund findet. So hat es Jesus erfahren, so sollen es jetzt auch 
seine Jünger und wir heute erfahren, wenn auch uns die Augen aufgehen und wir  
IHN erkennen, wenn er bei uns eintritt und mit uns das Brot bricht. Gott fängt den 
Anker auf und hält sowohl den Anker wie auch den, der ihn wirft. Die Wirklichkeit 
meines Verlassenseins, die Würde der Untröstlichkeit kann ich nicht leugnen. Doch 
ich kann mich neu aufrichten nach einer  Zeit  der  Trauer,  und den Anker  meiner 
Sehnsucht auswerfen ins Unbekannte – und ich kann erfahren, daß die Leere sich 
füllt  und es auch für mich Ostern wird,  wenn auch vielleicht so spät,  daß ich mit 
Paulus  sagen  muß:  „Zuletzt  erschien  er  auch  mir,  dem  Unerwarteten,  der  
Fehlgeburt“ (Lesung 1 Kor 15,8) 

„Der Verlassene aber wirft seine Sehnsucht in die Leere.“ Der Gedichtvers von Nelly 
Sachs endet mit den Worten: „Samen für eine neue Welt!“   Es kann nichts Neues 
beginnen, wenn ich das Alte nicht loslasse. Meine Sehnsucht verfehlt ihr Ziel, wenn 
ich meine Trauer nicht zulasse. In seiner angstvollen Verlassenheit hat Jesus unsere 
ganze Welt umfangen und sie Gott zugeworfen, und darin wird sie „mitsamt dem 
Schrecken, den sie einjagt“  leicht, jedenfalls leichter. Es wird leichter, (wieder) an 
Gott zu glauben, wenn wir mit den Emmaus-Jüngern und dem ältesten christlichen 
Abendgebet sprechen können: „Bleibe bei uns Herr, denn es will Abend werden und  
der  Tag  hat  sich  schon  geneigt.“ Er  wird  sich  auch  uns  womöglich  bald  wieder 
entziehen: „und auf einmal sahen sie ihn nicht mehr.“ Doch jetzt sind sie, sind wir 

2



nicht mehr verlassen, sondern voll Trost und Freude, voll Osterfreude: „Der Herr ist  
wahrhaft auferstanden...!“- und er geht alle Weg mit.

J. Mohr, St. Raphael HD

3


	Predigt am 05.04.2010 (Ostermontag) – Lk 24,13-35, 1 Kor 15,1-8.11
	J. Mohr, St. Raphael HD


