Predigt im BuBgottesdienst am 28.04.2010
Mt 26, 6-13; Lk 7,36-50 — Die Salbung Jesu in Betanien

I. Das Nardendl soll aus Indien stammen, wo es als Destillat vom Nardenstrauch gewonnen
wurde. Da von diesem Ol in der Antike das Geriicht umging, es rieche nach erotischer Liebe,
war es schon zur Zeit Jesu sundhaft teuer: Das Luxus-Ol der Reichen! Fiir die Apostel
jedenfalls und Jesu Jinger war ein solches Flaschchen Nardendl unerschwinglich: Von 300
Denaren ist bei Markus und Johannes die Rede. (Mk 14,5; Joh 12,5) Davon mussten andere ein
ganzes Jahr lang leben. Der Gedanke an solch schnell verduftende Reichtimer genlgte, um
den heiligen Zorn der Junger zu provozieren: ,Was fiir eine Verschwendung? Man hétte das Ol
teuer verkaufen und das Geld den Armen geben kénnen!* (Mt 26,8)

Alle vier Evangelien kennen diese anzlgliche Geschichte von der sundhaft teuren Salbung Jesu
durch eine anruchige Frau. Einzig Lukas stellt sie nicht an den Anfang der Leidensgeschichte,
sondern macht sie — ganz im Duktus seines Evangeliums — zu einem Zeichen fur Jesu
befreienden Umgang mit den Sindern.

Wenn wir in das Matthdus- und Markus-Evangelium schauen, ist es irgend eine unbekannte
Frau, die zwei Tage vor Jesu Verhaftung ,mit einem Alabastergefa3* zu ihm kommt und dieses
kostbare Nardendl Gber seine Haare giel3t. Ein unglaublicher Vorgang schon allein deshalb, weil
dadurch nicht nur diese Frau, sondern vor allem Jesus selber ins Gerede kam: Was ist das fir
eine? Und vor allem: Was ist von diesem Jesus zu halten, wenn er keinerlei Anstalten macht,
sich dagegen zu wehren? Hat er etwas mit dieser Frau oder warum macht sie ihm diese
Szene? Im vierten, im Johannes-Evangelium ist es ein ganzes Pfund von kostlicher Narde, -
aber hier ist es Maria, die Schwester von Martha und Lazarus, die Jesus die Fule (!) salbt, ,so
dall das ganze Haus erfiillt war vom Duft des Ols“ (Joh 12,3) Man splrt es férmlich: Der
Verfasser des spaten Johannes-Evangeliums wehrt sich gegen das langst im Umlauf
befindliche Gerlcht, es sei eine Dirne gewesen, die solches an Jesus tat. Denn das ware weit
schlimmer gewesen! Gegen diesen Verdacht setzt der vierte Evangelist die Behauptung: Nein,
es war eine Jesus immer schon nahestehende Frau, die zu einer mit ihm befreundeten Familie
in Betanien gehoért. Da ist nichts Unschickliches passiert, wenn man von der
Geldverschwendung einmal absieht!

Lukas dagegen — wir werden den Text noch héren — verstarkt und bekraftigt das Gerlicht und
spricht eindeutig von einer zweideutigen Handlung: Eine stadtbekannte Sinderin sei sie
gewesen, diese Frau, die Jesu FlRe (!) verschwenderisch mit solchem Ol ibergoR. Die FlRe
nicht das Haupt!: Fraglos die erotischere Variante! Und die alte Kirche setzte gleichsam das
Getuschel fort: Aus der Unbekannten wurde schlieldlich Maria von Magdala, die als liebende
Siunderin (casta meretrix’keusche Hure) schon bald das Urbild der Kirche abgab. Nach einer
spateren Legende soll das Ol, mit dem diese Frau zwei Tage vor seiner Passion den von ihr
heil® geliebten Jesus Ubergol3, nicht nur im Abendmahlssaal noch geduftet, sondern sogar noch
am Kreuz seinen Duft verstrdomt haben, um dann fir alle Ewigkeit die Himmel mit diesem
irdischen Wohlgeruch zu erfiillen.

Il. Wenn wir wissen wollen, was an solchen Gerilichen und Gerlichten dran ist, lohnt es sich,
den Texten sehr genau zuzuhdéren. Dies hat in einmaliger Weise der grolte Johann Sebastian
Bach getan . Ein solches Gehoér und eine solche Intuition fir das von uns betrachtete
Geschehen hat kaum je ein anderer je erkennen lassen: Der begnadete Tondichter hat diese
Geschichte von der Unbekannten, die Jesus vor seinem Leidensweg mit Nardendl gesalbt hat,
tatsachlich zum Leitmotiv seiner ganzen Matthaus-Passion gemacht. Er vermochte damit
sogar einen Verachter des Christentums zu beeindrucken: Friedrich Nietzsche schreibt 1870
an seinen Heidelberger Freund Erwin Rohde.: ,In dieser Woche habe ich (dreimal) die
Matthdus-Passion des géttlichen Bach gehért, ...wer das Christentum voéllig verlernt hat, der
hért es hier wirklich wie ein Evangelium.

Far J.S. Bach ist die ganze Leidensgeschichte eine einzige Liebesgeschichte, und so nimmt es
nicht wunder, dal} er das erotischste Buch der Bibel, das Hohelied im Alten Testament,
heranzieht, um dies aufzuweisen: Wie er den ersten Teil der Passion mit Anklangen an das
Hohelied beginnen und den Chor singen lalt: ,Kommt, ihr Téchter, helft mir klagen. Sehet —
Wen? — den Bréutigam!®, so setzt er das Hohelied des Alten Testamentes auch ein, um den
schweren Gang Jesu zur Kreuzigung zu Beginn des zweiten Teiles in seinem Sinne zu deuten:
,Wo ist denn...” so spricht - wieder der Chor - zu der verzweifelt Liebenden; ,Wo ist denn dein



2
Freund hingegangen, o du Schénste unter den Weibern? Wo hat sich dein Freund
hingewandt? So wollen wir mit dir ihn suchen.” (vgl. HId 6,1)

Es spricht viel daflr, dal J.S. Bach gegen alle musikalische Tradition deshalb zwei Chére
auftreten 1aRt, weil es ihm um die Zweisamkeit der Liebe geht. Er erkennt diese Zweisamkeit
geradezu als Auftakt in der Salbung zu Betanien, in der Liebe dieser Frau und dem
unerklarlichen Geschehenlassen durch Jesus. Wir selber sollen uns in ihr wiedererkennen!
Immer wieder ist in Bachs Vertonung der Matthaus-Passion die Rede von ,meinem Jesus®,
dessen Liebe meine (!) Schuld umfangt und dessen Passion aus Liebe zu mir (!) geschieht.

Verstehen Sie, liebe Mitchristen?! Das ist eine umwerfende Erkenntnis — nicht zuletzt im
Hinblick auf die spatere Priderie in der Kirche!: Jesus hat von der Liebe eben nicht gesprochen
,wie der Blinde von den Farben®. Er hat selber Liebe erfahren, ja sie am eigenen Leib gespdirt.
Eine Frau hat ihm, Gberwaltigt von ihren Gefiihlen, einen Liebesdienst erwiesen. Das war schon
damals zweideutig, erst recht aber, als das Evangelium in die Hande derer kam, die Jesus bis
auf den heutigen Tag glauben, an der falschen Stelle schutzen zu mussen. Es kommt mir das
andere Wort von F. Nietzsche in den Sinn: ,Das Christentum gab dem Eros Gift zu trinken — er
starb zwar nicht daran, aber entartete — zum Laster.”

Anders gesagt: Wenn Jesus um der Liebe willen so weit geht, dal® er sie auch unter
Folterqualen nicht verrat, dann muly er nach allem menschlichen Ermessen selber erfahren
haben, was die Liebe vermag. Unmittelbar vor seiner Passion hat er das am eigenen Leib
verspurt. Er liel3 sich von dieser Frau parfimieren, verschwenderisch und grofl3 und skandalds.
Und so erschuttert war der vor aller Augen von einer Frau Gesalbte (Christus), dal} er sein
Evangelium fir immer mit ihr verbunden wissen wollte. Unausdenkbar, was er da sagt, und ihr
damit ein Denkmal errichtet — und ich habe seine Worte zusammen mit der Musik von J.S. Bach
im Ohr: ,Wahrlich ich sage euch. Wo dieses Evangelium geprediget wird in der ganzen Welt, da
wird man auch sagen zu ihrem Gedéachtnis, was sie getan hat.” (Mt 26,13) Das heifl3t doch nicht
weniger, als dall Gott selbst dieser Frau und ihrer Liebe Handeln auf ewig gedenken wird. Es
ist, wie wenn wir fUr einen einzigen Augenblick Gottes eigener Liebesbeddrftigkeit in die Augen
schauten. ,Mich dlirstet”— nach Eurer Liebe!

Kurzum: Man merkt es allen vier Evangelien-Texten auf Schritt und Tritt an, dal® sie sich schwer
tun mit dieser Geschichte, mit diesem Skandal, den Jesus zugelassen hat. Es macht ihm nichts
aus, dal} diese Frau so an ihm handelt und er nimmt die naheliegenden Verdachtigungen ruhig
in Kauf. Er spart die Liebe dieser Frau, die ihm etwas Gutes tun méchte, und er ahnt vor allem
die Not, aus der heraus sie handelt.

lll. Den Jingern ist dies unertraglich. Verstandlicherweise wollen sie ihren Meister schitzen, der
schon genug im Gerede ist, - und so argumentieren sie handfest und ,mannlich®: ,Was soll
diese Verschwendung, diese Vergeudung? In Martin Luthers Ubersetzung splren wir noch die
moralische Entriistung, wenn er derb Ubersetzt, und so héren wir es auch in Bachs Matthaus-
Passion: ,Wozu dienet dieser Unrat?“ Bei Johannes freilich wird das blanke Entsetzen Uber die
Verschwendung allein dem Judas in die Schuhe geschoben und ihm werden einmal mehr nur
unlautere Motive unterstellt. Jedenfalls bleibt das Skandalése des Uberflissigen, der
Verschwendung im Raum stehen: ,Man hétte das (aufgewendete) Geld den Armen geben
kénnen!” (vgl. Joh 12,5)

Schon der Ort, an dem dies — jedenfalls nach Mt und Mk — geschieht, namlich im Haus Simons
des Aussatzigen, berihrt ja die soziale Frage. Soll es nun auf einmal nicht mehr notwendig
sein, allen Besitzt fur die Armen zu verkaufen, wie Jesus selbst es doch dem reichen Jingling
geraten hat? Die Antwort Jesu schneidet tief in das religidse Bewultsein: ,Arme habt ihr immer
bei euch, mich aber habt ihr nicht allezeit! (Joh 12,8) Christentum IaRt sich eben nicht auf
Nachstenliebe und den Einsatz flr Frieden und Gerechtigkeit reduzieren. Wer musste Jesus
belehren, dafl} solches unerlallich ist?! Hier aber geht es um mich, sagt er — und diese Frau hat
es erkannt: ,Lalt sie in Frieden! Sie hat ein gutes Werk an mir getan!* (Mt 26,10) Es tut ihm gut,
was sie tut! Der Anwalt der Armen zeigt sich selber angewiesen und arm. Seine Jiinger haben
dies nicht bemerkt, aber diese Frau. Sie beschamt sie alle und tut, was sie fir richtig halt, auch
wenn sie dabei alles Mal} verloren und jede Etikette ignoriert hat.

IV. Passion heif3t nicht nur Leiden, sondern auch Leidenschaft. Diese unbekannte Frau, diese
Sinderin, hat Gottes Leidenschaft, Jesu Passion der Liebe, bekannt gemacht. Es ist die Liebe,
die so ,stark ist wie der Tod", eine ,Leidenschaft so hart wie die Unterwelt”. (HId 8,6) Diese Frau
hat ihre Verzweiflung Uberwunden, indem sie dem schmerzlichen Abschied von Jesus voraus



3

handelte, als lage er schon hinter ihr. Und genau darin fuhlte sich Jesus von ihr verstanden
und so spricht er: ,Sie hat meinen Leib fiir das Begrébnis gesalbt.” (Mt 26,12) Sie ist mir, sie ist
Euch zuvor gekommen! -  Einen Menschen lieben, heil3t, zu ihm zu sagen: Du wirst nicht
sterben!” Diese Frau handelte aus der Wahrheit dieses Wortes von Gabriel Marcel. Und wer
weild, ob nicht Angelus Silesius an diese Szene, an diese Frau dachte, als er dichtete: ,/Ich will
dich lieben meine Starke, ich will dich lieben, meine Zier; ich will dich lieben mit dem Werke und
immerwéhrender Begier; ich will dich lieben schénstes Licht, bis mir das Herz im Tode bricht.*”
Lasst uns einige Strophen dieses Liedes singen, bevor wir den Kommentar héren, den der
Evangelist Lukas (!) zur ,Salbung in Betanien“ geschrieben hat.

Lied 558 1. bis 4. ,,ich will dich lieben, meine Starke*
Lesung Lk 7, 36-50 (11. Sonntag L;.C)

Lied: 558 5. bis 7.

Predigt Il. Teil und Impulse zur Gewissenserforschung

Der Text, den Lukas bietet, ist mehr als eine Variante, er ist der Kommentar jenes Evangelisten,
dem es immer wieder um Gottes seltsame Vorliebe fir das Verlorene geht. Jetzt wird nicht nur
Simon, dem Pharisder, sondern uns allen der Spiegel vorgehalten, - und wir wissen, warum wir
heute abend zum BuRgottesdienst versammelt sind. Deshalb nur noch dieses eine abgriindige
Wort, und dann haben wir geniigend Anregung fur unsere Gewissenserforschung:

»Ihr sind ihre vielen Siinden vergeben, weil sie viel geliebt hat. Wem aber nur wenig vergeben
wird, der zeigt auch nur wenig Liebe.” Sind deshalb wohl die Tugendhaften oft so lieblos und
unbarmherzig? Jesus hat die Tragddie dieser Frau erkannt, die ihn so verschwenderisch
verwohnt und mit dem kostbaren Ol gesalbt hat. Warum ist sie zu ihm gekommen und hat den
Skandal gewagt, wo er doch wissen muldte, ,was das fiir eine Frau ist, von der er sich beriihren
1ast“? (7,39) Lukas gibt seine Antwort: Sie spurte, dal sie hier angenommen wird mit den
Verstrickungen ihrer fehlgeleiteten Liebe; dald sie Vergebung finden wird bei diesem
Gottesmann, der ihre Sunden zwar nicht billigt, aber dahinter ihre Sehnsucht nach Liebe
erkennt, ja sie an sich selbst geschehen lakt. Es ist eine ungeheure Szene, die sich da abspielt
vor unseren Augen und die Lukas aus der ,Salbung in Betanien“ kunstvoll gestaltet hat. Simon,
der — so jedenfalls nach Matthdus und Markus - selber ein Aussatziger und womdglich von
Jesus geheilt worden war, er hatte mehr Verstandnis haben muissen fur diese Frau, die dem
Getuschel und Gespétt der ,braven Birger ausgesetzt ist und zu den Unberlihrbaren der
Gesellschaft zahlt. So aber mufd Jesus ihm und uns allen eine Lektion erteilen, und so erzahlt er
unnachahmlich und unaufdringlich das Gleichnis von den zwei Schuldnern. Es spricht fur sich:
Wir alle sind samt und sonders Siinder vor Gott; keiner von uns kann vor ihm seine Schuld
begleichen, ob sie gro3 oder nur geringfigig ist. Alle sind wir angewiesen auf Gottes
Vergebung. ,Wem aber nur wenig vergeben wird, der zeigt auch nur wenig Liebe!* Die
Selbstgerechten haben keine Ahnung von Gottes Liebe! Die Stinder aber, die mit der Last ihrer
Sinden bei ihm Zuflucht suchen, sie stoRen vor zu Gottes Erbarmen, sie dirfen einen Blick tun
in den unergriindlichen Abgrund der géttlichen Liebe.

Lassen wir uns dies gesagt sein, liebe Schwestern und Bruder, damit wir begreifen, dall uns die
Erkenntnis unserer Sinden in dieser Stunde zur Erkenntnis der Liebe Gottes fihren will. Es
geht nicht um ein paar harmlose Fehler, wenn es uns mit der Umkehr ernst ist. Es geht um eine
neue Tiefenscharfe in der Wahrnehmung der Macht der Siinde in unserem Leben.

Lassen wir also eine deutliche Stille, um uns zu fragen, wie es um uns und unsre Liebe, um
unsere Konventionen und Tabus steht; wo von uns (!) Getuschel ausging und Gerlichte
verbreitet wurden; aber auch: wo es tatsachlich Verschwendung gibt in unserem Leben zu
Lasten der Armen; auch, wo wir womaoglich vergessen haben, dal der Gesalbte, der Christus,
in der Mitte unseres Glaubens steht, und uns die Liebe zu Gott alles wert sein mul’ — selbst das,
was andere als pure Zeit-Verschwendung empfinden. Was ist sie mir wert- meine Liebe zu
Jesus, dem Christus?. Seine Leidensgeschichte ist seine Liebesgeschichte mit mir!

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD



	Lied 558 1. bis 4. „Ich will dich lieben, meine Stärke“
	Predigt  II. Teil und Impulse zur Gewissenserforschung

