
Predigt im Bußgottesdienst am 28.04.2010
Mt 26, 6-13; Lk 7,36-50 – Die Salbung Jesu in Betanien

I.  Das Nardenöl soll  aus Indien stammen, wo es als Destillat  vom Nardenstrauch gewonnen 
wurde. Da von diesem Öl in der Antike das Gerücht umging, es rieche nach erotischer Liebe, 
war  es  schon  zur  Zeit  Jesu  sündhaft  teuer:  Das  Luxus-Öl  der  Reichen!  Für  die  Apostel 
jedenfalls  und Jesu Jünger war  ein solches Fläschchen Nardenöl unerschwinglich:  Von 300 
Denaren ist bei Markus und Johannes die Rede. (Mk 14,5; Joh 12,5) Davon mussten andere ein 
ganzes Jahr lang leben. Der Gedanke an solch schnell verduftende Reichtümer genügte, um 
den heiligen Zorn der Jünger zu provozieren: „Was für eine Verschwendung? Man hätte das Öl  
teuer verkaufen und das Geld den Armen geben können!“ (Mt 26,8)

Alle vier Evangelien kennen diese anzügliche Geschichte von der sündhaft teuren Salbung Jesu 
durch eine anrüchige Frau. Einzig Lukas stellt sie nicht an den Anfang der Leidensgeschichte, 
sondern  macht  sie  –  ganz  im  Duktus  seines  Evangeliums  –  zu  einem  Zeichen  für  Jesu 
befreienden Umgang mit den Sündern.

Wenn wir in das Matthäus- und Markus-Evangelium schauen, ist es irgend eine unbekannte 
Frau, die zwei Tage vor Jesu Verhaftung „mit einem Alabastergefäß“ zu ihm kommt und dieses 
kostbare Nardenöl über seine Haare gießt. Ein unglaublicher Vorgang schon allein deshalb, weil 
dadurch nicht nur diese Frau, sondern vor allem Jesus selber ins Gerede kam: Was ist das für 
eine? Und vor allem: Was ist von diesem Jesus zu halten, wenn er keinerlei Anstalten macht, 
sich  dagegen  zu wehren?  Hat  er  etwas  mit  dieser  Frau  oder  warum macht  sie  ihm diese 
Szene? Im vierten, im Johannes-Evangelium ist es ein ganzes Pfund von köstlicher Narde, - 
aber hier ist es Maria, die Schwester von Martha und Lazarus, die Jesus die Füße (!) salbt, „so 
daß das ganze  Haus erfüllt  war  vom Duft  des  Öls“  (Joh 12,3)  Man spürt  es förmlich:  Der 
Verfasser  des  späten  Johannes-Evangeliums  wehrt  sich  gegen  das  längst  im  Umlauf 
befindliche Gerücht, es sei eine Dirne gewesen, die solches an Jesus tat. Denn das wäre weit 
schlimmer gewesen! Gegen diesen Verdacht setzt der vierte Evangelist die Behauptung: Nein, 
es war eine Jesus immer schon nahestehende Frau, die zu einer mit ihm befreundeten Familie 
in  Betanien  gehört.  Da  ist  nichts  Unschickliches  passiert,  wenn  man  von  der 
Geldverschwendung einmal absieht!

Lukas dagegen – wir werden den Text noch hören – verstärkt und bekräftigt das Gerücht und 
spricht  eindeutig  von  einer  zweideutigen  Handlung:  Eine  stadtbekannte  Sünderin  sei  sie 
gewesen, diese Frau, die Jesu Füße (!) verschwenderisch mit solchem Öl übergoß. Die Füße 
nicht das Haupt!:  Fraglos die erotischere Variante! Und die alte Kirche setzte gleichsam das 
Getuschel fort: Aus der Unbekannten wurde schließlich Maria von Magdala, die als liebende 
Sünderin (casta meretrix/keusche Hure) schon bald das Urbild der Kirche abgab. Nach einer 
späteren Legende soll das Öl, mit dem diese Frau zwei Tage vor seiner Passion den von ihr 
heiß geliebten Jesus übergoß, nicht nur im Abendmahlssaal noch geduftet, sondern sogar noch 
am Kreuz seinen Duft  verströmt  haben,  um dann für  alle  Ewigkeit  die  Himmel  mit  diesem 
irdischen Wohlgeruch zu erfüllen.

II. Wenn wir wissen wollen, was an solchen Gerüchen und Gerüchten dran ist, lohnt es sich, 
den Texten sehr genau zuzuhören. Dies hat in einmaliger Weise der große Johann Sebastian 
Bach getan  .  Ein  solches  Gehör  und  eine  solche  Intuition  für  das  von  uns  betrachtete 
Geschehen hat kaum je ein anderer je erkennen lassen: Der begnadete Tondichter hat diese 
Geschichte von der Unbekannten, die Jesus vor seinem Leidensweg mit Nardenöl gesalbt hat, 
tatsächlich  zum  Leitmotiv  seiner  ganzen  Matthäus-Passion gemacht.  Er  vermochte  damit 
sogar einen Verächter des Christentums zu beeindrucken: Friedrich Nietzsche schreibt 1870 
an  seinen  Heidelberger  Freund  Erwin  Rohde.:  „In  dieser  Woche  habe  ich  (dreimal)  die  
Matthäus-Passion des göttlichen Bach gehört“, ...wer das Christentum völlig verlernt hat, der  
hört es hier wirklich wie ein Evangelium.“ 

Für J.S. Bach ist die ganze Leidensgeschichte eine einzige Liebesgeschichte, und so nimmt es 
nicht  wunder,  daß  er  das  erotischste  Buch  der  Bibel,  das  Hohelied  im  Alten  Testament, 
heranzieht, um dies aufzuweisen: Wie er den ersten Teil der Passion mit Anklängen an das 
Hohelied beginnen und den Chor singen läßt: „Kommt, ihr Töchter, helft mir klagen. Sehet –  
Wen? – den Bräutigam!“, so setzt er das Hohelied des Alten Testamentes auch ein, um den 
schweren Gang Jesu zur Kreuzigung zu Beginn des zweiten Teiles in seinem Sinne zu deuten: 
„Wo ist denn...“, so spricht - wieder der Chor - zu der verzweifelt Liebenden; „Wo ist denn dein 



Freund  hingegangen,  o  du  Schönste  unter  den  Weibern?  Wo  hat  sich  dein  Freund  
hingewandt? So wollen wir mit dir ihn suchen.“ (vgl. Hld 6,1)

Es spricht  viel  dafür,  daß J.S.  Bach gegen alle  musikalische  Tradition  deshalb  zwei  Chöre 
auftreten läßt, weil es ihm um die Zweisamkeit der Liebe geht. Er erkennt diese Zweisamkeit 
geradezu  als  Auftakt  in  der  Salbung  zu  Betanien,  in  der  Liebe  dieser  Frau  und  dem 
unerklärlichen  Geschehenlassen  durch Jesus.  Wir  selber  sollen  uns  in  ihr  wiedererkennen! 
Immer wieder ist  in Bachs Vertonung der Matthäus-Passion die Rede von „meinem Jesus“, 
dessen Liebe meine (!) Schuld umfängt und dessen Passion aus Liebe zu mir (!) geschieht. 

Verstehen  Sie,  liebe  Mitchristen?!  Das  ist  eine  umwerfende  Erkenntnis  –  nicht  zuletzt  im 
Hinblick auf die spätere Prüderie in der Kirche!: Jesus hat von der Liebe eben nicht gesprochen 
„wie der Blinde von den Farben“. Er hat selber Liebe erfahren, ja sie am eigenen Leib gespürt. 
Eine Frau hat ihm, überwältigt von ihren Gefühlen, einen Liebesdienst erwiesen. Das war schon 
damals zweideutig, erst recht aber, als das Evangelium in die Hände derer kam, die Jesus bis 
auf den heutigen Tag glauben, an der falschen Stelle schützen zu müssen. Es kommt mir das 
andere Wort von F. Nietzsche in den Sinn: „Das Christentum gab dem Eros Gift zu trinken – er  
starb zwar nicht daran, aber entartete – zum Laster.“

Anders  gesagt:  Wenn  Jesus  um  der  Liebe  willen  so  weit  geht,  daß  er  sie  auch  unter 
Folterqualen nicht  verrät,  dann muß er nach allem menschlichen Ermessen selber erfahren 
haben,  was die Liebe vermag. Unmittelbar  vor seiner  Passion hat  er  das am eigenen Leib 
verspürt. Er ließ sich von dieser Frau parfümieren, verschwenderisch und groß und skandalös. 
Und so erschüttert war der vor aller Augen von einer Frau Gesalbte (Christus), daß er sein 
Evangelium für immer mit ihr verbunden wissen wollte. Unausdenkbar, was er da sagt, und ihr 
damit ein Denkmal errichtet – und ich habe seine Worte zusammen mit der Musik von J.S. Bach 
im Ohr: „Wahrlich ich sage euch. Wo dieses Evangelium geprediget wird in der ganzen Welt, da  
wird man auch sagen zu ihrem Gedächtnis, was sie getan hat.“ (Mt 26,13) Das heißt doch nicht 
weniger, als daß Gott selbst dieser Frau und ihrer Liebe Handeln auf ewig gedenken wird. Es 
ist, wie wenn wir für einen einzigen Augenblick Gottes eigener Liebesbedürftigkeit in die Augen 
schauten. „Mich dürstet“ – nach Eurer Liebe!

Kurzum: Man merkt es allen vier Evangelien-Texten auf Schritt und Tritt an, daß sie sich schwer 
tun mit dieser Geschichte, mit diesem Skandal, den Jesus zugelassen hat. Es macht ihm nichts 
aus, daß diese Frau so an ihm handelt und er nimmt die naheliegenden Verdächtigungen ruhig 
in Kauf. Er spürt die Liebe dieser Frau, die ihm etwas Gutes tun möchte, und er ahnt vor allem 
die Not, aus der heraus sie handelt.

III. Den Jüngern ist dies unerträglich. Verständlicherweise wollen sie ihren Meister schützen, der 
schon genug im Gerede ist, - und so argumentieren sie handfest und „männlich“:  „Was soll  
diese Verschwendung, diese Vergeudung? In Martin Luthers Übersetzung spüren wir noch die 
moralische Entrüstung, wenn er derb übersetzt, und so hören wir es auch in Bachs Matthäus-
Passion: „Wozu dienet dieser Unrat?“ Bei Johannes freilich wird das blanke Entsetzen über die 
Verschwendung allein dem Judas in die Schuhe geschoben und ihm werden einmal mehr nur 
unlautere  Motive  unterstellt.  Jedenfalls  bleibt  das  Skandalöse  des  Überflüssigen,  der 
Verschwendung  im Raum stehen:  „Man  hätte  das (aufgewendete)  Geld  den Armen geben  
können!“ (vgl. Joh 12,5)

Schon der Ort, an dem dies – jedenfalls nach Mt und Mk – geschieht, nämlich im Haus Simons 
des Aussätzigen, berührt ja die soziale Frage. Soll es nun auf einmal nicht mehr notwendig 
sein, allen Besitzt für die Armen zu verkaufen, wie Jesus selbst es doch dem reichen Jüngling 
geraten hat? Die Antwort Jesu schneidet tief in das religiöse Bewußtsein: „Arme habt ihr immer  
bei euch, mich aber habt ihr nicht allezeit!“ (Joh 12,8) Christentum läßt sich eben nicht  auf 
Nächstenliebe und den Einsatz für Frieden und Gerechtigkeit reduzieren. Wer müsste Jesus 
belehren, daß solches unerläßlich ist?! Hier aber geht es um mich, sagt er – und diese Frau hat 
es erkannt: „Laßt sie in Frieden! Sie hat ein gutes Werk an mir getan!“ (Mt 26,10) Es tut ihm gut, 
was sie tut! Der Anwalt der Armen zeigt sich selber angewiesen und arm. Seine Jünger haben 
dies nicht bemerkt, aber diese Frau. Sie beschämt sie alle und tut, was sie für richtig hält, auch 
wenn sie dabei alles Maß verloren und jede Etikette ignoriert hat.

IV. Passion heißt nicht nur Leiden, sondern auch Leidenschaft. Diese unbekannte Frau, diese 
Sünderin, hat Gottes Leidenschaft, Jesu Passion der Liebe, bekannt gemacht. Es ist die Liebe, 
die so „stark ist wie der Tod“, eine „Leidenschaft so hart wie die Unterwelt“. (Hld 8,6) Diese Frau 
hat ihre Verzweiflung überwunden, indem sie dem schmerzlichen Abschied von Jesus voraus 

2



handelte,  als  läge  er  schon  hinter  ihr.  Und genau darin fühlte sich Jesus von ihr verstanden 
und so spricht er: „Sie hat meinen Leib für das Begräbnis gesalbt.“ (Mt 26,12) Sie ist mir, sie ist 
Euch zuvor  gekommen! -  „Einen  Menschen  lieben,  heißt,  zu  ihm zu  sagen:  Du wirst  nicht  
sterben!“  Diese Frau handelte aus der Wahrheit dieses Wortes von Gabriel Marcel. Und wer 
weiß, ob nicht Angelus Silesius an diese Szene, an diese Frau dachte, als er dichtete: „Ich will  
dich lieben meine Stärke, ich will dich lieben, meine Zier; ich will dich lieben mit dem Werke und  
immerwährender Begier; ich will dich lieben schönstes Licht, bis mir das Herz im Tode bricht.“ 
Lasst  uns einige Strophen dieses Liedes singen,  bevor wir  den Kommentar hören, den der 
Evangelist Lukas (!) zur „Salbung in Betanien“ geschrieben hat.

Lied 558 1. bis 4. „Ich will dich lieben, meine Stärke“

Lesung Lk 7, 36-50 (11. Sonntag Lj.C) 

Lied: 558 5. bis 7.

Predigt  II. Teil und Impulse zur Gewissenserforschung

Der Text, den Lukas bietet, ist mehr als eine Variante, er ist der Kommentar jenes Evangelisten, 
dem es immer wieder um Gottes seltsame Vorliebe für das Verlorene geht. Jetzt wird nicht nur 
Simon, dem Pharisäer, sondern uns allen der Spiegel vorgehalten, - und wir wissen, warum wir 
heute abend zum Bußgottesdienst versammelt sind. Deshalb nur noch dieses eine abgründige 
Wort, und dann haben wir genügend Anregung für unsere Gewissenserforschung:  

„Ihr sind ihre vielen Sünden vergeben, weil sie viel geliebt hat. Wem aber nur wenig vergeben  
wird, der zeigt auch nur wenig Liebe.“ Sind deshalb wohl die Tugendhaften oft so lieblos und 
unbarmherzig?  Jesus  hat  die  Tragödie  dieser  Frau  erkannt,  die  ihn  so  verschwenderisch 
verwöhnt und mit dem kostbaren Öl gesalbt hat. Warum ist sie zu ihm gekommen und hat den 
Skandal gewagt, wo er doch wissen mußte, „was das für eine Frau ist, von der er sich berühren 
läßt“? (7,39) Lukas gibt  seine Antwort:  Sie spürte,  daß sie hier  angenommen wird  mit  den 
Verstrickungen  ihrer  fehlgeleiteten  Liebe;  daß  sie  Vergebung  finden  wird  bei  diesem 
Gottesmann,  der  ihre  Sünden  zwar  nicht  billigt,  aber  dahinter  ihre  Sehnsucht  nach  Liebe 
erkennt,  ja sie an sich selbst geschehen läßt. Es ist eine ungeheure Szene, die sich da abspielt 
vor unseren Augen und die Lukas aus der „Salbung in Betanien“ kunstvoll gestaltet hat. Simon, 
der – so jedenfalls nach Matthäus und Markus - selber ein Aussätziger und womöglich von 
Jesus geheilt worden war, er hätte mehr Verständnis haben müssen für diese Frau, die dem 
Getuschel  und  Gespött  der  „braven  Bürger“  ausgesetzt  ist  und  zu den  Unberührbaren  der 
Gesellschaft zählt. So aber muß Jesus ihm und uns allen eine Lektion erteilen, und so erzählt er 
unnachahmlich und unaufdringlich das Gleichnis von den zwei Schuldnern. Es spricht für sich: 
Wir alle sind samt und sonders Sünder vor Gott; keiner von uns kann vor ihm seine Schuld 
begleichen,  ob  sie  groß  oder  nur  geringfügig  ist.  Alle  sind  wir  angewiesen  auf  Gottes 
Vergebung.  „Wem  aber  nur  wenig  vergeben  wird,  der  zeigt  auch  nur  wenig  Liebe!“ Die 
Selbstgerechten haben keine Ahnung von Gottes Liebe! Die Sünder aber, die mit der Last ihrer 
Sünden bei ihm Zuflucht suchen, sie stoßen vor zu Gottes Erbarmen, sie dürfen einen Blick tun 
in den unergründlichen Abgrund der göttlichen Liebe.

Lassen wir uns dies gesagt sein, liebe Schwestern und Brüder, damit wir begreifen, daß uns die 
Erkenntnis unserer Sünden in dieser Stunde zur Erkenntnis der Liebe Gottes führen will.  Es 
geht nicht um ein paar harmlose Fehler, wenn es uns mit der Umkehr ernst ist. Es geht um eine 
neue Tiefenschärfe in der Wahrnehmung der Macht der Sünde in unserem Leben.

Lassen wir also eine deutliche Stille, um uns zu fragen, wie es um uns und unsre Liebe, um 
unsere  Konventionen  und  Tabus  steht;  wo  von  uns  (!)  Getuschel  ausging  und  Gerüchte 
verbreitet  wurden;  aber  auch:  wo  es tatsächlich  Verschwendung gibt  in  unserem Leben zu 
Lasten der Armen; auch, wo wir womöglich vergessen haben, daß der Gesalbte, der Christus, 
in der Mitte unseres Glaubens steht, und uns die Liebe zu Gott alles wert sein muß – selbst das, 
was andere als  pure Zeit-Verschwendung empfinden.  Was ist  sie mir wert-  meine Liebe zu 
Jesus, dem Christus?. Seine Leidensgeschichte ist seine Liebesgeschichte mit mir!

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD

3


	Lied 558 1. bis 4. „Ich will dich lieben, meine Stärke“
	Predigt  II. Teil und Impulse zur Gewissenserforschung

