
Predigt am 14.03.2010 (4. Fastensonntag Lj.C): Lk 15,1-3. 11-32 Die Freude der 
Umkehr

I. Es war in der Nacht zum 26. Januar 1881. Der russische Schriftsteller Dostojewski 
saß noch an seinem Schreibtisch. Da fiel ihm sein Federhalter herunter und rollte unter den 
Bücherschrank. Dostojewski versucht, den Schrank zur Seite zu schieben. Dabei strengt er 
sich  so  sehr  an,  daß  er  einen  Blutsturz  erleidet.  Der  Arzt  kommt  und  versucht  sein 
Möglichstes. Als er gegangen ist, läßt Dostojewski einen Priester holen. Er beichtet lange 
und empfängt dann die Hl. Kommunion. Dann ruft er seine Kinder zu sich und bittet seine 
Frau,  aus  der  Bibel  das  Gleichnis  vom verlorenen  Sohn  vorzulesen.  Mit  geschlossenen 
Augen nahm der Dichter diese Geschichte noch einmal in sich auf. Dann sagte er zu seinen 
Kindern: „Vergeßt niemals, was Ihr eben gehört habt. Bewahrt Euch ein großes Vertrauen 
auf Gott und zweifelt niemals an seiner Barmherzigkeit. Ich habe Euch sehr lieb, aber meine 
Liebe ist nichts im Vergleich zu der unendlichen Liebe Gottes (zu den Menschen)“.  – So 
berichtet Dostojewskis Tochter Aimee in ihrer Biographie über den Tod ihres Vaters. Und sie 
fügt hinzu:  „Es war der wahrhaft christliche Tod, wie ihn die Orthodoxe Kirche allen ihren  
Gläubigen wünscht – ein Tod ohne Schmerz und Scham.“

(Quelle: http://de.wikipedia.org/wiki/Datei:Rembrandt_Harmensz._van_Rijn_125.jpg)

II.  Auch  Rembrandt,  der  große niederländische Maler, war  dem Tode nahe,  als  er  sein 
berühmtes Bild „Die Rückkehr des Verlorenen Sohnes“ malte, das in St. Petersburg in der 
Eremitage  alljährlich  Tausende  von  Museumsbesuchern  beeindruckt.  (Abgebildet  im 
aktuellen „Konradsblatt“)  Alle  Biographen Rembrandts beschreiben ihn als stolzen jungen 
Mann, der von seinem Genie fest überzeugt war und alles begierig ausprobieren wollte, was 
die Welt zu bieten hatte. Er war extrovertiert, liebte den Luxus und zeigte wenig Mitgefühl für 
seine Mitmenschen. Er verdiente viel, er gab viel aus und er verlor viel. Er verlor nicht nur 
viel Geld; nacheinander nahm ihm der Tod zwischen 1635 und 1642 drei seiner Kinder und 
schließlich  auch  noch  seine  geliebte  Frau  Saskia.  Als  ihm  dann  auch  noch  Hendrickje 
Stoffels, seine getreue Gehilfin,  und zu allem Unglück auch noch Titus, sein einziger am 



Leben gebliebener Sohn, starben, war Rembrandts Kraft erschöpft. Völlig vereinsamt und 
heruntergekommen starb auch er im Jahre 1669 und wurde in einem Armengrab beerdigt. 

Während dieser letzten Jahre ging Rembrandts Popularität als Maler stark zurück und doch 
gelang es ihm, in seinen letzten Lebensjahren ein wenig Frieden zu finden. Die zunehmende 
Innerlichkeit  und  Wärme  seiner  Bilder  aus  dieser  Periode  zeigen,  daß  ihn  die  vielen 
Enttäuschungen nicht verbittert hatten. Im Gegenteil: Sie hatten eine läuternde Wirkung auf 
seine Mal- und auf seine Sehweise. Wenn ich den „verlorenen Sohn“ vor seinem Vater knien 
und  sein  Gesicht  an  dessen  Brust  drücken  sehe,  dann  ahne  ich,  daß  der  einst  so 
selbstbewußte und bewunderte Künstler zu einer schmerzhaften Erkenntnis gekommen ist: 
Alle  Pracht  der  Welt,  die  sich  noch  ein  wenig  in  der  prächtigen  Garderobe  des  Vaters 
spiegelt,  ist  hinfällig  und  gebührt  Gott  allein.  Rembrandt  scheint  sich  selbst  in  dem 
zerlumpten Sohn zu sehen, der zu seinem Vater zurückgefunden hat. „Es ist eine Bewegung 
weg vom Glanz, der nur nach immer mehr Reichtum und Ansehen giert, und hin zu jenem 
Glanz,  der in  der menschlichen Seele  verborgen liegt  und der den Tod überdauert.“ (H. 
Nouwen)

III. Henri Nouwen hat seinem wunderbaren Buch über dieses berühmte Bild Rembrandts 
den Titel  gegeben: „Nimm sein Bild  in dein Herz“. Dieses  Wort erinnert  mich  an das 
eingangs erwähnte Vermächtnis Dostojewskis an seine Kinder. Dieses Gemälde läßt einem 
nicht mehr los, erst recht, wenn man die folgende Beobachtung gemacht hat: Die beiden 
Hände des barmherzigen Vaters, die auf der Schulter seines heimgekehrten Sohnes ruhen, 
diese beiden Hände sind auffällig voneinander verschieden. Unzweifelhaft  hat Rembrandt 
eine  Männer-  und  eine  Frauen-,  eine  Vater-  und  eine  Mutterhand  gemalt.  H.  Nouwen 
schreibt:  „Sobald ich den Unterschied zwischen den beiden Händen des Vaters erkannte,  
erschloß  sich  mir  eine  neue  Bedeutungswelt.  Dieser  Vater  ist  nicht  einfach  ein  großer 
Patriarch. Er ist ebenso Mutter wie Vater. Er berührt den Sohn mit einer männlichen und mit  
einer weiblichen Hand. ER hält und SIE (liebkost) streichelt. ER bekräftigt und SIE tröstet. Es 
ist wirklich GOTT, in dem beides, Mannsein und Frausein, Vaterschaft und Mutterschaft, voll  
und ganz gegenwärtig ist.“

Wenn ich nun wiederum auf Rembrandts alten Mann schaue, der sich – fast erblindet – über 
seinen heimkehrenden Sohn beugt und seine Hände auf dessen Schulter legt, fange ich an, 
nicht nur einen Vater zu sehen, der „dem Sohn entgegenlief, ihm um den Hals fiel und ihn  
küßte“, sondern auch eine Mutter, die ihr davongelaufenes Kind mit der Wärme ihres Leibes 
umgibt  und  an  den  Schoß  drückt,  aus  dem  es  hervorging.  So  wird  die  „Rückkehr  des 
verlorenen Sohnes“ zur Rückkehr in den Schoß Gottes, die Rückkehr zu den eigentlichen 
Ursprüngen  allen  Seins.  Damit  hat  Rembrandt  unser  heutiges  Evangelium  viel 
grundsätzlicher verstanden und eine  unerhörte Gottesbotschaft darin entdeckt; es ist die 
Gottesbotschaft Jesu vom bedingungslos liebenden Gott.

Nun verstehe ich auch die gewaltige Stille besser, die über diesem herrlichen Gemälde liegt. 
Hier  ist  keine  Sentimentalität,  keine  Romantik,  kein  „happy  end“  dargestellt.  Was  der 
Betrachter  sieht,  ist  Gott  als  Vater  und als  Mutter,  wobei  das Mütterliche zu überwiegen 
scheint. Die fast erblindeten Augen, die Hände, der rote Umhang, der gebeugte Körper – all 
das spricht in Wahrheit von Gott, von seiner mütterlichen Liebe, die gezeichnet ist von Gram 
und Sehnsucht, von Hoffnung und endlosem Warten. Er hat sich entschieden, seine Kinder 
freizugeben und muß mitansehen, wie sie ihre Freiheit mißbrauchen.  „Diese Entscheidung 
verursacht  (ihm)  Herzeleid,  wenn  sie  ihn  verlassen,  und  Herzensfreude,  wenn  sie  
heimkehren.“   (H.  Nouwen)  Es  ist  Gottes  geheime  Vorliebe  für  das  Verlorene,  die  der 
Evangelist Lukas immer wieder betont, und die Rembrandt mit grandioser Intuition in seinem 
Gemälde  ins  Bild  gesetzt  hat.  Das  erinnert  mich  an  ein  eigenartiges  Wort  von  Basilea 
Schlink: „Alles vermag Gott, der Herr, - aber den zerbrochenen Sünder verlassen, das 
vermag  er  nicht!“ Dieses  paradoxe  Wort  deutet  auch  das  Unverständnis  des  älteren 
Sohnes  an,  der  sich  über  das  Verhalten  seines  Vaters  entrüstet  –  verständlicherweise! 
Dieser Vater aber kann nicht anders! Seine Liebe schließt jedoch den älteren Sohn ein, den 
Rembrandt ebenfalls dargestellt hat, und der seltsam unbeteiligt die Szene beobachtet. Das 
ist sein Zwiespalt: Soll er annehmen oder ablehnen, daß seines Vaters Liebe jenseits aller 
Vergleiche ist; soll er wagen, sich so lieben zu lassen vom Vater, wie dieser ihn zu lieben 
sich sehnt,  oder darauf bestehen, so geliebt  zu werden,  wie er meint,  geliebt  werden zu 

2



müssen. Jesu Gleichnis läßt offen, wie er sich entscheidet und ob nicht der ältere am Ende 
der „verlorene Sohn“ ist. 

Dom Helder Camara hat zu diesem Gleichnis geschrieben: „Ich bete unaufhörlich für die  
Bekehrung des Bruders des verlorenen Sohnes. Immer klingt mir im Ohr die schreckliche  
Mahnung: Der Erste ist aufgewacht aus seiner Sünde. Der Zweite – wann wird er aufwachen  
aus seiner Tugend?“  Und damit sind vermutlich wir gemeint, die wir vermutlich für uns in 
Anspruch nehmen, rechtschaffen und pflichtbewußt  zu leben und doch oft  genug „in der 
Tugend verhärtet“  sind.  Wann werde ich  aufwachen aus meiner  Selbstgerechtigkeit,  aus 
meiner Unfähigkeit, Gottes Liebe zu den Sündern nachzuvollziehen? Sie umfängt doch auch 
mich, wenn ich bereit bin, mich als Sünder vor ihm zu bekennen. „Du bist von Gott geliebt 
vor aller Leistung und trotz aller Schuld!“ Beide Söhne kommen vor in diesem, mir so 
sehr ans Herz gewachsenen Wort von P.M. Zulehner. Es ist für mich der Inbegriff dessen 
geworden, was man auch schon im Hinblick auf dieses berühmte Gleichnis  „das Evangelium 
im Evangelium“ genannt hat : Der ältere Sohn ist geliebt „vor aller Leistung“, der jüngere 
„trotz  aller  Schuld.“  In  welchem der  beiden Söhne  auch immer  ich  mich wiedererkenne: 
Dostojewski und Rembrandt und Henri Nouwen machen uns Mut, Jesu Gleichnis mit neuen 
Augen zu sehen und – heute am Sonntag Laetare – etwas von der „Freude der Umkehr“ zu 
erahnen.

J. Mohr, St. Vitus und Raphael HD

3


	Predigt am 14.03.2010 (4. Fastensonntag Lj.C): Lk 15,1-3. 11-32 Die Freude der Umkehr
							J. Mohr, St. Vitus und Raphael HD


