
Predigt 02.02.2010 (Darstellung des Herrn) – Lk 2,22-35 – Der vollkommene Schmerz

I.  „Il  dolore  perfetto  –  Der  vollkommene  Schmerz“  So  heißt  ein  Roman  von  Ugo 
Riccarelli“, dessen Lektüre bei mir einen großen Eindruck hinterlassen hat. Dieses im Jahre 
2004 erschienene Meisterwerk ist ein Familienepos, das fast einhundert Jahre italienischer 
Geschichte  umfasst.  Im  Klappentext  heißt  es:  „U.  Riccarellis  großes  Fresko  bebildert  
Ungerechtigkeit  und  Freiheitsliebe,  Schönheit  und  Grausamkeit,  die  Vergänglichkeit  der  
Träume und die Dauerhaftigkeit der Hoffnung.“ In einer Buchbesprechung heißt es weiter: „Er 
ist ein Erzähler auf höchstem Niveau, der zu zeigen vermag, wie Zeiten und Landschaften 
sich  verändern,  während  der  ‚vollkommene  Schmerz‘  eine  Grundkomponente  des 
menschlichen Lebens bleibt.“

„Der  vollkommene  Schmerz“:  Immer  wieder  taucht  dieses  seltsame  Wort  in  diesem 
gleichnamigen  Roman  auf.  „Der  vollkommene  Schmerz“.  Allein  diese  Wort-Verbindung 
irritiert. Wie kann Schmerz das Prädikat „vollkommen“ erhalten, wo er doch geradezu das 
Gegenteil - Unvollkommenheit, Krankheit und Krieg, Leid und Tod - anzeigt? Es mag einen 
produktiven  Schmerz  geben,  der  Leib  und  Seele  alarmiert  und  nach  Linderung  oder 
wenigstens nach Betäubung schreit. Dann muß die Ursache des Schmerzes herausgefunden 
werden.  Wenn  nicht,  dann  gibt  es  heutzutage  gottlob  die  Schmerztherapie,  wenn  der 
Schmerz anders nicht zu beseitigen ist. Hier aber wird auf einmal dem Schmerz eine eigene 
Qualität zugesprochen. Das kommt einem zunächst wie eine pathetische Schönfärberei, wie 
eine  masochistische  Verirrung  vor.  „Der  vollkommene  Schmerz“:  Man  muß  dieses 
erschütternde und zugleich faszinierende Buch schon selber lesen, um eine Ahnung davon 
zu bekommen, warum der Schmerz hier ein so unerwartetes Kompliment erfährt.

II. Mir jedenfalls kam dieser Roman unablässig in den Sinn, als ich im heutigen Evangelium 
an  diesem kryptischen Wort hängen blieb: „Dir selbst aber wird ein Schwert durch die  
Seele dringen!“  So wird es der Mutter Jesu vom greisen Simeon vorhergesagt. Das Fest 
der Darstellung des Herrn spannt eben nicht nur den Bogen zurück nach Weihnachten, wo 
Maria ihr Kind in Armut und unter Schmerzen geboren hat. 40 Tage nach Weihnachten wird 
unser Blick bereits auf die Passion, auf die Leidensgeschichte gelenkt, die dem Osterfest 
vorausgeht. Denn diese Weissagung des geisterfüllten Simeons gilt ja in erster Linie dem 
Leidensweg ihres Sohnes, mit dem Maria in einzigartiger Weise verbunden ist.  Es ist ein 
vollkommener Schmerz in dem Sinne, daß unser Heil darin begründet ist. Es ist die „Mater 
dolorosa“, die schmerzensreiche Mutter, die uns vor Augen gestellt wird - und der die Kirche 
immerhin einen eigenen Gedenktag am 15. September (Gedächtnis der Schmerzen Mariens) 
gewidmet  hat.  Die  in  der  klassischen  Passionsfrömmigkeit  immer  wieder  betrachteten 
„sieben Schmerzen Mariens“ sehen die Mutter des Herrn auf einzigartige Weise am Leiden, 
ja am Erlösungswerk ihres Sohnes beteiligt. Die dunkle Weissagung Simeons bezieht sich 
bereits im Rückblick auf das Leid, auf die Flucht der Heiligen Familie nach Ägypten, erst 
recht auf den Schmerz über den 12jährigen Jesus im Tempel zu Jerusalem, der sich seinen 
Eltern zu entfremden beginnt. Aber auch die schroffe Zurückweisung seiner Mutter auf der 
Hochzeit  zu  Kana  -  „Was  willst  du  von  mir,  Frau?“  (Joh  2,4)  gehört  dazu.  Die 
Kreuzwegandacht weiß von einer Begegnung Jesu mit  seiner Mutter  auf dem Weg nach 
Golgotha. Und eines der häufigsten christlichen Motive überhaupt ist das sog. Vesperbild, die 
Pieta – die nun auch in unserer St. Raphael-Kirche einen würdigeren Platz gefunden hat: Die 
Mutter,  die  die Passion ihres Sohnes bis zur bitteren Neige mitgelitten hat;  ihr  wird  sein 
Leichnam in den Schoß gelegt. „...Angst und Jammer, Qual und Bangen, alles Leid hielt sie  
umfangen, das nur je ein Herz durchdrang.“  (Sequenz „Stabat mater“)

Die Schmerzen der Gottesmutter begegnen uns aber nicht nur in ihrem Mitleiden bei der 
Passion ihres Sohnes. Sie leidet mit ihm schon vorher am Unverständnis, an der rätselhaften 
Ablehnung,  die  seiner  Botschaft  widerfährt,  am  Hass  seiner  Feinde,  aber  auch  an  der 



Untreue und dem Verrat  seiner  Freunde:  „Er wird  ein  Zeichen sein,  dem widersprochen 
wird...“

Das alles läßt uns erahnen, daß es tatsächlich ein „vollkommener Schmerz“ war, der Maria 
von Simeon geweissagt worden ist.

III.  Ich  weiß:  Es  ist  Vorsicht  angebracht!  Es  geht  nicht  um  eine  problematische 
Leidverliebtheit, die in der Kirche oft genug pathologische Züge angenommen hat. Es kann 
nur darum gehen, daß wir an diesem wunderschönen Festtag den Schatten des Schmerzes 
nicht  übersehen,  den das Licht  wirft,  das  wir  an „Lichtmeß“  feiern.  Unzählige  Menschen 
haben bei der „mater dolorosa“ schon Gottes Trost und Hilfe erfahren – und auch wir dürfen 
unsere Zuflucht zu ihr nehmen, wenn uns das Leid – das eigene und das fremde Leid – 
übermannen will.  Dann ist  es diese  Mutter Maria, die uns bei der Hand nimmt und uns 
hinführt zu ihrem Kind, von dem es heißt:  „Durch seine Wunden sind wir geheilt.“  (1 Petr 
2,24) Gott  allein kann uns den geheimnisvollen Sinn von Schmerz und Leid erschließen. 
"Mußte nicht der Messias dies alles erleiden, um so in seine Herrlichkeit einzugehen?“ (Lk 
24, 26) Das war sein unergründlicher Ratschluß. Es war ein vollkommener Schmerz, wie ihn 
nur ER erdulden konnte, der vollkommen auf Gott vertraute und sich vollkommen dem Willen 
des  Vaters  ergeben  hat.  Ja;  es  ist  am  Ende  der  vollkommene  Schmerz  der 
Gottverlassenheit,  den seine Mutter mit ihm teilte:  „Mein Gott, mein Gott, warum hast du 
mich verlassen?“ Erst hier hat sich die Weissagung Simeons in ihrer ganzen Abgründigkeit 
erfüllt: „Dir selbst aber wird ein Schwert durch die Seele dringen!“ 

IV. Mehr als in dem eingangs erwähnten literarischen Beispiel hat der vollkommene Schmerz 
in einer anderen Kunstgattung einen erschütternden Ausdruck gefunden. Wir kehren zurück 
zum bereits erwähnten Vesperbild, das uns den Leichnam Jesu nach der Kreuzabnahme auf 
den Knien seiner Mutter zeigt.  Die in Mailand zu bestaunende „Pieta Rondanini“ ist das 
unvollendete letzte Werk des großen  Michelangelo. Er hat noch wenige Tage vor seinem 
Tod an diesem großartigen Torso gearbeitet. Während er in seiner berühmten, im Petersdom 
zu Rom zu bewundernden Pieta das klassische Schönheitsideal bereits in jungen Jahren zu 
vollendetem Ausdruck gebracht hat, ist die letzte Pieta des hoch betagten Meisters ein Werk 
von archaisch anmutender Wucht und Strenge. Maria hält stehend (!) den hochgezogenen 
Leichnam Jesu in ihren Armen und beugt sich zugleich so über ihn, daß der tote Sohn die 
todtraurige Mutter zu tragen scheint. Das Leiden des Sohnes und der Schmerz der Mutter 
verschmelzen miteinander.

Der „Schmerzensmann“ und die „Mutter der Schmerzen“ – sie lassen uns am heutigen Fest 
den vollkommenen Schmerz erahnen, ohne den die vollkommene Freude nicht zu haben ist. 
Denn  sie  gibt  es  auch  in  der  Volksfrömmigkeit,  die  „Andacht  von  den  sieben  Freuden 
Mariens“  (GL  951).  Jedes  Jahr  in  der  Osterzeit  beten  wir  sie  dankbar  in  einer  unserer 
Maiandachten. Der vollkommene Schmerz und die vollkommene Freude gehören in Gottes 
Heilsgeschichte  zusammen.  Das  ist  die  Spannung  und  die  Wahrheit,  die  wir  aushalten 
müssen und die uns das heutige Fest in einem ganz anderen, gedämpften, aber nicht minder 
tröstlichen, hoffnungsvollen Licht erscheinen läßt.

Der  schmerzerprobte,  leidgeprüfte  Dichter  Reinhold  Schneider hat  den  Abgesang  des 
greisen Simeon in diesem Sinne und auf seine Weise ergänzt: 

„Wer heimlich Christi Leiden an seinem Leib gespürt, wird im Hinüberscheiden vom ersten  
Glanz berührt. Wer Christi Tod erlitten, wird mit ihm aufersteh’n; wo er hindurchgeschritten,  
da wage ich’s zu geh’n.“

  J. Mohr, St. Raphael HD

2


	Predigt 02.02.2010 (Darstellung des Herrn) – Lk 2,22-35 – Der vollkommene Schmerz

