
Predigt am 24.01.2010 (3. Sonntag Lj. C): 1 Kor 12,12-14. 27 – Erdbeben auf Haiti

I. „Das Land und die Kirche in Haiti sind gewaltsam ins Nichts zurück gestoßen...Wir wissen  
nicht, woher dieses Unglück kommt, das unser Land trifft, dem das Wasser ohnehin bis zum  
Hals steht.  Gott  allein  weiß es!“  So schreibt  dieser  Tage ein  haitianischer  Priester  nach 
Deutschland an ADVENIAT.

„Ihr aber seid der Leib Christi, und jeder einzelne ist ein Glied an ihm.“ – So schreibt 
der  Apostel  Paulus  an  die  Gemeinde  von  Korinth  –  und  wir  hören  es  heute  auf  dem 
Hintergrund des Leidens des Leibes Christi in Haiti, der „ins Nichts zurück gestoßen“ wurde.  
Wie gehen wir damit um, wenn wir uns nicht mit einem dringlichen Spendenaufruf begnügen 
bzw. beruhigen wollen?

II. Im Jahre 1755 wurde die Stadt Lissabon durch ein verheerendes Erdbeben völlig zerstört. 
Von  den  110.000  Einwohnern  kamen  nahezu  die  Hälfte  ums  Leben.  Die 
Schreckensnachricht verbreitete sich wie ein Lauffeuer auf dem Kontinent. Auf das gerade 
von der geistigen „Aufklärung“ erfasste Europa wirkte sie wie ein Schock. Man empfand es 
auch als ein theologisches Erdbeben: Wie gut ist diese nach jüdisch-christlicher Auffassung 
von Gott erschaffene Welt? Voltaire spottete in seinem Roman „Candide“: „Ach, wo bist du 
beste aller Welten?“. Johann Wolfgang Goethe war damals gerade sechs Jahre alt. Später 
erinnerte er sich und schrieb in „Dichtung und Wahrheit“:

„Durch ein außerordentliches Weltereignis wurde jedoch die Gemütsruhe des Knaben zum 
erstenmal im tiefsten erschüttert. Das Erdbeben in Lissabon verbreitete über die ganze Welt  
einen  ungeheuren Schrecken.  ...Die  Erde  bebt  und schwankt,  das  Meer  braust  auf,  die  
Schiffe schlagen zusammen, die Häuser stürzen ein, Kirchen und Türme darüber her, der  
königliche Palast vom Meer verschlungen...  Sechzigtausend Menschen, einen Augenblick 
zuvor noch ruhig und behaglich, gehen miteinander zugrunde, und der Glücklichste darunter  
ist der zu nennen, dem keine Empfindung, keine Besinnung über das Unglück mehr gestattet  
ist....“

Und nun Goethes Kommentar zu den Reaktionen derer, die immer noch etwas zu sagen 
wissen, wo es allen anderen die Sprache verschlagen hat:

„Die  Gottesfürchtigen  ließen  es  nicht  an  Betrachtungen,  die  Philosophen  nicht  an  
Trostgründen, an Strafpredigten die Geistlichkeit nicht fehlen...Der Knabe, der alles dieses  
wiederholt vernehmen musste, war nicht wenig betroffen: Gott,  der Schöpfer und Erhalter  
Himmels und der Erden, den ihm die Erklärung des ersten Glaubensartikels so weise und  
gnädig  vorstellte,  er  hatte  sich,  indem er  die  Gerechten  mit  den  Ungerechten  gleichem 
Verderben preisgab, keineswegs väterlich bewiesen.“

III. Tatsächlich, liebe Schwestern und Brüder! Das fürchterliche Erdbeben in Haiti mit seinen 
apokalyptischen Ausmaßen stellt uns ähnlich wie die Tsunami-Katastrophe vor fünf Jahren 
radikal  vor  die  Theodizee und die  Gottesfrage.  Diese Überschwemmung mit  Bildern des 
Elends und Grauens paralysiert den Gottesglauben mehr als wir ahnen. Ist es nicht gerade 
deshalb  erschütternd zu sehen und zu hören,  wie  diese  tiefgläubigen Christenmenschen 
nicht aufhören, nach Gott zu rufen und zu ihm zu beten. Bei uns jedenfalls, aber sicher auch 
dort,  klagen  und  fragen  nicht  wenige,  warum  Gott  diese  entsetzliche  und  in  diesem 
gigantischen Ausmaß seit Menschengedenken (in der Karibik seit 200 Jahre) noch nie da 
gewesene Naturkatastrophe nicht zu verhindern wusste, wo er doch von allen Gottgläubigen 
auf dieser Erde als der Allmächtige, Barmherzige und Gerechte angerufen wird?! Wie konnte 
Gott das nur zulassen? Viele dort und hier stehen vor den Trümmern ihres Glaubens an 
einen Gott, „der alles so herrlich regieret“, wie wir so gerne und vollmundig in einem unserer 
schönsten Lobliedern singen?



 „...und Gott sah alles an, was er gemacht hatte: Es war sehr gut.“ (Gen 1,31) So lesen wir 
doch im Schöpfungsbericht auf den ersten Seiten der Bibel. Wie geht das zusammen mit 
dieser neuerlichen und schauerlichen Erfahrung, daß die Natur grausam und die Kreatur ihr 
hilflos ausgeliefert ist? Noch dazu es wieder einmal und vor allem die Ärmsten der Armen 
getroffen hat, die völlig wehrlos und unschuldig von diesem Erdbeben heimgesucht wurden – 
in  einem  Land  mit  einer  „ewigen  Geschichte  äußerer  wie  innerer  Ausplünderung  der  
Menschen“. (CiG Nr.4/2010)

IV.  Das unvorstellbare Ausmaß dieser Zerstörung und Vernichtung, wenn wir sie nicht nur 
aus der Ferne betrachten, sondern in ihrer ganzen Wucht an uns heranlassen, verbietet uns 
jede eilfertige Deutung oder gar moralische Verwertung (Rückfall ins Heidentum im Voodoo-
Kult mit seiner falschen Schicksalsergebenheit).  Wir können uns nur vorsichtig herantasten 
an jenes Wort des Apostels Paulus, daß Gott  „die ganze Schöpfung der Vergänglichkeit  
unterworfen“ hat und daß es für sie nur diese einzige Hoffnung gibt: „Auch die Schöpfung 
soll befreit werden von ihrer Verlorenheit.“ (vgl. Röm 8, 18ff.) Das bedeutet doch letztlich, 
daß Gott eine Werde-Welt, eine evolutive und damit eine unfertige  Schöpfung ins Dasein 
gerufen hat. Sie seufzt und stöhnt wie eine Frau, die in Geburtswehen liegt. Ihr Seufzen und 
Stöhnen vernehmen wir  bei  jeder  Naturkatastrophe,  erst  recht  jetzt,  wo  wir  beim besten 
Willen niemanden, auch nicht den Menschen, auch nicht die  „Dornenkrone der Schöpfung“ 
mit ihrer hemmungslosen Gewaltbereitschaft und Umweltzerstörung verantwortlich machen 
können. Dürfen wir aber den Schöpfer dafür verantwortlich machen? Viele werden es tun, 
und wir werden ihren Vorwurf ertragen müssen!

Ich jedenfalls kann mir Gott nicht so vorstellen, als würde er alles und jedes auf dieser Erde 
lenken, als säße er gleichsam an einem überirdischen Regiepult, um einmal das Schlimmste 
zu verhindern und ein andermal den Dingen ihren Lauf zu lassen. Auch ich müsste ihm dann 
den Vorwurf machen, dieses, aber auch jegliches unverschuldete Unheil nicht aufgehalten zu 
haben. Goethe hat recht: Mit dem ersten Glaubensartikel kommen wir nicht weiter. Es muß 
der zweite Glaubensartikel hinzu kommen, daß Gott in Jesus Christus als Mensch zur Welt 
gekommen  ist;  daß  das  Gegenüber  von  Schöpfer  und  Schöpfung  ein  völlig  anderes 
geworden ist. „Gekreuzigt, gestorben und begraben“ hat er unser todverfallenes Dasein mit 
uns geteilt. Gott steht nicht teilnahmslos dem Seufzen und Stöhnen von Natur und Kreatur 
gegenüber! Wir kommen nur weiter, wenn wir das Paradox zu denken wagen. Der große 
Theologe  Hans  Urs  von  Balthasar sagte  von  IHM:  „Gott  ist  allmächtig  genug,  auch 
ohnmächtig sein zu können; selig genug, auch leiden zu können...“ 

V. Ein kühner Gedanke kommt mir in diesen nachweihnachtlichen Tagen: Womöglich haben 
wir an Weihnachten das Fest seiner „Exculpation“, seiner Wiedergutmachung gefeiert! „Er 
heilt die Wunden der ganzen Schöpfung...“ heißt es in einer Weihnachtspräfation. Er selbst 
ist  doch in  der  Menschwerdung seines Sohnes als  wehrloses Geschöpf  in  seine  eigene 
unfertige Schöpfung hinein gegangen, um ihre Vergänglichkeit und Verlorenheit am eigenen 
Leibe zu erfahren. Nichts und niemand hat das Kind in der Krippe und den Mann am Kreuz 
vor der Vernichtung bewahrt. Und doch bekennen wir seine Auferweckung als den Anfang 
einer neuen Schöpfung, in der „der Tod nicht mehr sein wird, noch Trauer, noch Klage, noch 
Mühsal“, wie es der Seher auf Patmos im letzten Buch der Bibel aufgeschrieben hat. Das ist 
die zaghafte und doch so mächtige Botschaft, die wir Christen in diesen Tagen und 
angesichts  dieser  geradezu  apokalyptischen  Naturkatastrophe  nicht  verschweigen 
dürfen.

Und so  bleibt  uns  am Anfang dieses Jahres  und angesichts  dieses Entsetzens nur  das 
Vertrauen, daß alles und auch dieses anscheinend sinnlose Leid bei Gott einen verborgenen 
Sinn hat. Daß er uns, die wir ratlos vor den großen Rätseln unseres Daseins und unserer 
Welt stehen, nicht ohne Trost und ohne Hoffnung läßt. Daß er denen beisteht, die außer ihm 
keinen Helfer haben, und die zahllosen Toten für immer bei ihm geborgen sind. 

2



„Haiti – c’est un long Vendredi saint – Haiti, das ist ein langer Karfreitag!“ So sagten die 
dortigen  Christen  schon  lange  vor  diesem  entsetzlichen  Inferno.  Und  am  Ende  dieses 
Gebetes heißt es: „Karfreitag, das heißt glauben, daß es einen Ostermorgen gibt.“

J.  Mohr,  St.  Vitus  u.  St.  Raphael 
HD

3


