Predigt am 24.01.2010 (3. Sonntag Lj. C): 1 Kor 12,12-14. 27 — Erdbeben auf Haiti

l. ,Das Land und die Kirche in Haiti sind gewaltsam ins Nichts zurtick gesto3en...Wir wissen
nicht, woher dieses Ungltick kommt, das unser Land trifft, dem das Wasser ohnehin bis zum
Hals steht. Gott allein weil3 es!“ So schreibt dieser Tage ein haitianischer Priester nach
Deutschland an ADVENIAT.

»lhr aber seid der Leib Christi, und jeder einzelne ist ein Glied an ihm.“ — So schreibt
der Apostel Paulus an die Gemeinde von Korinth — und wir hdéren es heute auf dem
Hintergrund des Leidens des Leibes Christi in Haiti, der ,ins Nichts zurlick gestol3en* wurde.
Wie gehen wir damit um, wenn wir uns nicht mit einem dringlichen Spendenaufruf begniigen
bzw. beruhigen wollen?

Il. Im Jahre 1755 wurde die Stadt Lissabon durch ein verheerendes Erdbeben véllig zerstort.
Von den 110.000 Einwohnern kamen nahezu die Halfte ums Leben. Die
Schreckensnachricht verbreitete sich wie ein Lauffeuer auf dem Kontinent. Auf das gerade
von der geistigen ,,Aufklarung® erfasste Europa wirkte sie wie ein Schock. Man empfand es
auch als ein theologisches Erdbeben: Wie gut ist diese nach judisch-christlicher Auffassung
von Gott erschaffene Welt? Voltaire spottete in seinem Roman ,,Candide*: ,Ach, wo bist du
beste aller Welten?“. Johann Wolfgang Goethe war damals gerade sechs Jahre alt. Spater
erinnerte er sich und schrieb in ,Dichtung und Wahrheit“:

L,Durch ein auBerordentliches Weltereignis wurde jedoch die Gemditsruhe des Knaben zum
erstenmal im tiefsten erschdittert. Das Erdbeben in Lissabon verbreitete (iber die ganze Welt
einen ungeheuren Schrecken. ...Die Erde bebt und schwankt, das Meer braust auf, die
Schiffe schlagen zusammen, die Hauser stirzen ein, Kirchen und Tirme dartiber her, der
kénigliche Palast vom Meer verschlungen... Sechzigtausend Menschen, einen Augenblick
zuvor noch ruhig und behaglich, gehen miteinander zugrunde, und der Gliicklichste darunter
ist der zu nennen, dem keine Empfindung, keine Besinnung liber das Ungliick mehr gestattet
ist....”

Und nun Goethes Kommentar zu den Reaktionen derer, die immer noch etwas zu sagen
wissen, wo es allen anderen die Sprache verschlagen hat:

.Die Gottesflirchtigen lieBen es nicht an Betrachtungen, die Philosophen nicht an
Trostgriinden, an Strafpredigten die Geistlichkeit nicht fehlen...Der Knabe, der alles dieses
wiederholt vernehmen musste, war nicht wenig betroffen: Gott, der Schépfer und Erhalter
Himmels und der Erden, den ihm die Erkldrung des ersten Glaubensartikels so weise und
gnddig vorstellte, er hatte sich, indem er die Gerechten mit den Ungerechten gleichem
Verderben preisgab, keineswegs véterlich bewiesen.*

lll. Tatsachlich, liebe Schwestern und Brider! Das flrchterliche Erdbeben in Haiti mit seinen
apokalyptischen AusmalRen stellt uns ahnlich wie die Tsunami-Katastrophe vor flinf Jahren
radikal vor die Theodizee und die Gottesfrage. Diese Uberschwemmung mit Bildern des
Elends und Grauens paralysiert den Gottesglauben mehr als wir ahnen. Ist es nicht gerade
deshalb erschitternd zu sehen und zu héren, wie diese tiefglaubigen Christenmenschen
nicht aufhéren, nach Gott zu rufen und zu ihm zu beten. Bei uns jedenfalls, aber sicher auch
dort, klagen und fragen nicht wenige, warum Gott diese entsetzliche und in diesem
gigantischen Ausmal} seit Menschengedenken (in der Karibik seit 200 Jahre) noch nie da
gewesene Naturkatastrophe nicht zu verhindern wusste, wo er doch von allen Gottglaubigen
auf dieser Erde als der Allmachtige, Barmherzige und Gerechte angerufen wird?! Wie konnte
Gott das nur zulassen? Viele dort und hier stehen vor den Triimmern ihres Glaubens an
einen Gott, ,der alles so herrlich regieret®, wie wir so gerne und vollmundig in einem unserer
schonsten Lobliedern singen?



2

»...und Gott sah alles an, was er gemacht hatte: Es war sehr gut.“ (Gen 1,31) So lesen wir
doch im Schépfungsbericht auf den ersten Seiten der Bibel. Wie geht das zusammen mit
dieser neuerlichen und schauerlichen Erfahrung, dal3 die Natur grausam und die Kreatur ihr
hilflos ausgeliefert ist? Noch dazu es wieder einmal und vor allem die Armsten der Armen
getroffen hat, die vdllig wehrlos und unschuldig von diesem Erdbeben heimgesucht wurden —
in einem Land mit einer ,ewigen Geschichte dul3erer wie innerer Auspliinderung der
Menschen®, (CiG Nr.4/2010)

IV. Das unvorstellbare Ausmal3 dieser Zerstérung und Vernichtung, wenn wir sie nicht nur
aus der Ferne betrachten, sondern in ihrer ganzen Wucht an uns heranlassen, verbietet uns
jede eilfertige Deutung oder gar moralische Verwertung (Ruckfall ins Heidentum im Voodoo-
Kult mit seiner falschen Schicksalsergebenheit). Wir kdnnen uns nur vorsichtig herantasten
an jenes Wort des Apostels Paulus, daR Gott ,die ganze Schépfung der Vergédnglichkeit
unterworfen® hat und dal3 es fir sie nur diese einzige Hoffnung gibt: ,,Auch die Schépfung
soll befreit werden von ihrer Verlorenheit.“ (vgl. R6m 8, 18ff.) Das bedeutet doch letztlich,
dal3 Gott eine Werde-Welt, eine evolutive und damit eine unfertige Schoépfung ins Dasein
gerufen hat. Sie seufzt und stéhnt wie eine Frau, die in Geburtswehen liegt. Ihr Seufzen und
Stohnen vernehmen wir bei jeder Naturkatastrophe, erst recht jetzt, wo wir beim besten
Willen niemanden, auch nicht den Menschen, auch nicht die ,Dornenkrone der Schépfung“
mit ihrer hemmungslosen Gewaltbereitschaft und Umweltzerstérung verantwortlich machen
kénnen. Durfen wir aber den Schépfer dafir verantwortlich machen? Viele werden es tun,
und wir werden ihren Vorwurf ertragen muissen!

Ich jedenfalls kann mir Gott nicht so vorstellen, als wtirde er alles und jedes auf dieser Erde
lenken, als sal3e er gleichsam an einem Uberirdischen Regiepult, um einmal das Schlimmste
zu verhindern und ein andermal den Dingen ihren Lauf zu lassen. Auch ich misste ihm dann
den Vorwurf machen, dieses, aber auch jegliches unverschuldete Unheil nicht aufgehalten zu
haben. Goethe hat recht: Mit dem ersten Glaubensartikel kommen wir nicht weiter. Es muf3
der zweite Glaubensartikel hinzu kommen, dalR Gott in Jesus Christus als Mensch zur Welt
gekommen ist; dalR das Gegenitber von Schoépfer und Schoépfung ein véllig anderes
geworden ist. ,,Gekreuzigt, gestorben und begraben“ hat er unser todverfallenes Dasein mit
uns geteilt. Gott steht nicht teilnahmslos dem Seufzen und Stéhnen von Natur und Kreatur
gegenuber! Wir kommen nur weiter, wenn wir das Paradox zu denken wagen. Der groRe
Theologe Hans Urs von Balthasar sagte von IHM: ,Gott ist allmdchtig genug, auch
ohnmdchtig sein zu kénnen; selig genug, auch leiden zu kénnen...“

V. Ein kiilhner Gedanke kommt mir in diesen nachweihnachtlichen Tagen: Womdglich haben
wir an Weihnachten das Fest seiner ,Exculpation®, seiner Wiedergutmachung gefeiert! ,Er
heilt die Wunden der ganzen Schépfung...” heildt es in einer Weihnachtsprafation. Er selbst
ist doch in der Menschwerdung seines Sohnes als wehrloses Geschopf in seine eigene
unfertige Schépfung hinein gegangen, um ihre Verganglichkeit und Verlorenheit am eigenen
Leibe zu erfahren. Nichts und niemand hat das Kind in der Krippe und den Mann am Kreuz
vor der Vernichtung bewahrt. Und doch bekennen wir seine Auferweckung als den Anfang
einer neuen Schopfung, in der ,der Tod nicht mehr sein wird, noch Trauer, noch Klage, noch
Miihsal“, wie es der Seher auf Patmos im letzten Buch der Bibel aufgeschrieben hat. Das ist
die zaghafte und doch so machtige Botschaft, die wir Christen in diesen Tagen und
angesichts dieser geradezu apokalyptischen Naturkatastrophe nicht verschweigen
durfen.

Und so bleibt uns am Anfang dieses Jahres und angesichts dieses Entsetzens nur das
Vertrauen, dal alles und auch dieses anscheinend sinnlose Leid bei Gott einen verborgenen
Sinn hat. DalR er uns, die wir ratlos vor den grol3en Ratseln unseres Daseins und unserer
Welt stehen, nicht ohne Trost und ohne Hoffnung lal3t. Dal3 er denen beisteht, die aulRer ihm
keinen Helfer haben, und die zahllosen Toten flir immer bei ihm geborgen sind.



3

»Haiti — c’est un long Vendredi saint — Haiti, das ist ein langer Karfreitag!“ So sagten die
dortigen Christen schon lange vor diesem entsetzlichen Inferno. Und am Ende dieses
Gebetes heildt es: ,Karfreitag, das heil3t glauben, dal3 es einen Ostermorgen gibt.“

J. Mohr, St. Vitus u. St. Raphael
HD



