Predigt am 01.11.2009 — Allerheiligen + Halloween — 1 Joh 3,1-3

l. »Aufersteh’n, ja aufersteh’n wirst du, mein Staub, nach kurzer Ruh!
Unsterblich Leben! Unsterblich Leben wird, der dich rief, dir geben.*

,Wie ein Blitz traf mich dies, und alles stand ganz klar und deutlich vor meiner Seele.”
So schreibt Gustav Mahler 1894 an seinen Freund, den Kritiker Arthur Seidl. Fiir den
exaltierten spatromantischen Komponisten wurden diese Verse von Friedrich
Gottlieb Klopstock nicht nur zur Inspiration. Sie fuhrten ihn zu einer musikalischen
Explosion, wenn er in seiner unerhdrten Zweiten Sinfonie das Finale mit Klopstocks
Gedicht ,Die Auferstehung” zu einem gewaltigen H6hepunkt treibt. Chor und Sopran-
Solo erschittern den Zuhérer mit der Hoffnungsbotschaft: ,Wieder aufzubltih’n wirst
du gesét. Der Herr der Emte geht und sammelt Garben — uns ein, die starben. O
glaube, mein Herz! Es geht dir nichts verloren! Dein ist, was du ersehnt, was du
erstritten! O glaube! Du warst nicht umsonst geboren! Hast nicht umsonst geliebt,
gelitten! Was entstanden ist, das muss vergehen; was vergangen, auferstehen. Hor
auf zu beben! Bereite dich zu leben!”

Ich stehe noch ganz unter dem Eindruck dieser monumentalen Tonsprache, da ich am
vergangenen Montag in Mannheim (beim 1. Akademiekonzert der neuen Saison)
Mabhlers ,Auferstehungssinfonie* zum ersten Mal life im Konzertsaal hérte. Was fiir ein
Glaubenszeugnis trat mir da entgegen?! Freilich im Programmbheft bildungsbirgerlich,
blasiert verharmlost als ,tiefer Glaube an den Sieg des Guten“. Nein: Mahler und
Klopstock glaubten an den Sieg Gottes, an den Sieg der Liebe Gottes Uber den Tod
und an die Auferstehung der Toten, die Gott allein gewahren kann. Ausdriicklich heif3t
es am Ende: ,Aufersteh’n, ja aufersteh’n wirst du, mein Herz, in einem Nu! Was du (o
Herz) geschlagen, zu GOTT wird es dich tragen.”

Diese Musik und dieser Text waren flr mich in diesem Jahr die unerwartete
Einstimmung auf das Doppelgedenken der Kirche: Allerheiligen und Allerseelen.
Beides vernahm ich in dieser aufwihlenden Sinfonie: Hoffnung und Trauer, Freude
und Schauer. Dieser Konzertbesuch war fir mich wie ein sakularer Gottesdienst, in
dem ich Anklange an das erkannte, was in der Kirche heute und morgen zu verkiinden
ist: Der Triumph, aber auch die Tragédie des Glaubens, wie sie Klopstock und
kongenial Gustav Mahler — jeder mit seinem kinstlerischen Ausdrucksmitteln —
regelrecht in Szene gesetzt haben. Ich hatte nicht damit gerechnet, dal mich dieses
kolossale Werk so erschiittern wiirde. Ein heiliger Schauer Giberkommt einen, weil die
Auferstehung der Toten seit jeher und nun auch in dieser Musik mit dem Gedanken
des (Jungsten) Gerichtes verbunden ist. Deswegen geht Mahlers Musik auch nicht
Jsunter wie O, sondern l4Bt den Siegestriumph Gottes ilber den Tod in einer innigen
~und zugleich markerschitternden Musik erklingen.

Il. Was fiir ein fauler Zauber ist dagegen dieser unsagliche ,Halloween“-Spuk, der nun
schon seit Jahren aus den USA zu uns herilber geschwappt ist, das evangelische
Reformationsfest und das kath. Allerheiligen/Allerseelengedenken férmlich umzingelt
und in der &ffentlichen Wahrnehmung verdréngt hat! Auch hier geht es — scheinbar
spielerisch — um den Schauder und Schrecken, den uns der Tod einjagt. Aber alle
Versuche, dem Horror komische Seiten abzugewinnen oder gar ,Halloween® zum
christlich mutierten Vorabend - All hallows eve(ning ) - des Allerheiligenfestes zu
vereinnahmen, kénnen nicht Uberzeugen. In Wahrheit handelt es sich um einen
schlimmen neuheidnischen Rickfall, der typisch geworden ist fir eine SpaB-
Gesellschaft, der ihre christlichen Traditionen allenfalls noch fur Unterhaltung und
Klamauk taugen.

Das ursprlngliche (keltisch-irische) Thema von Halloween ist — wie bei Klopstock und

Mahler — die Frage nach dem Tod und nach dem Verbleib der Toten. Was ist nach
dem Tod? Wo verbleiben die Verstorbenen? Kénnen sie mit uns in Kontakt treten?



2

Und wenn sie unter den Lebenden erscheinen kénnen: NiUtzt das uns oder ist es
bedrohlich und gefahrlich? Die Brduche des alten Halloween-Festes sind gepragt von
Angst und Unsicherheit: Irgendwie sind die Toten nicht wirklich tot, Irgendwie stehen
sie in Kontakt mit uns. Irgendwie ist aber der Ort, an dem sie jetzt sind, dunkel und
duster. Und irgendwie bringen sie diese Dilsternis Uber uns, wenn sie unter uns
erscheinen. Um das abzuwehren und die bésen Geister zu bannen, inszeniert man
den Schrecken und veralbert ihn gleichzeitig. Wer heute auf eine Halloween-Party
geht, oder die Kinder, die mit ihrer schaurigen Verkleidung mancherorts von Haus zu
Haus gehen, um SiiBigkeiten zu erbettéln: Sie ahnen nicht, wem sie auf den Leim
gehen und wie sehr sie den Vorabend eines der schonsten christlichen Feste
verunstalten:

lll. Am Allerheiligenfest kommt an den Tag und tritt ans Licht, was wirklich mit den
Verstorbenen geschieht: Sie sind im Licht, in jenem unzugéanglichen Licht, in dem Gott
selber wohnt. Sie irrlichtern nicht, um unter den Lebenden Angst und Schrecken zu
verbreiten; sie leuchten uns vielmehr voran auf dem Weg der Nachfolge Christi, die
allein dorthin fihrt, wo der Tod keine Macht mehr hat und ewiges Leben auf uns
wartet. Und jene, die noch nicht zu den Allerheiligen zahlen, weil sie zu den
Allerseelen gehdren, die noch der Reinigung (im Fegefeuer=purgatorium) bedirfen,
ihnen kénnen wir helfen durch unser Gebet, wahrend sie uns gemahnen, den Ernstfall
unseres Lebens und unseres Glaubens nicht aus dem Blick zu verlieren: Der Tod, der
unser Leben unwiderruflich beendet und bewertet — und uns eben nicht als
Wiedergénger oder Wiederverkérperung (Reinkarnation) eine neue Chance gibt.

Freilich wissen auch glaubige Christen nicht genau, wie das sein wird nach dem Tod.
WWas wir sein werden®, hiel3 es in der Lesung aus 1 Joh, ,ist noch nicht offenbar
geworden.“ Aber das jagt uns keine Angst ein, denn: ,Wir heifen Kinder Goftes und
wir sind es.” Das sollten wir auch unseren (!) Kindern zu sagen wagen, um sie davon
abzuhalten, den neuheidnischen Halloween-Unfug mitzumachen, dessen un-, dessen
antichristliche Botschaft sie noch nicht durchschauen kénnen.

Im Ubrigen ist dem scheidenden EKD-Ratsvorsitzenden, Bischof Wolfgang Huber,
beizupflichten, der in einer Predigt zum Reformationsfest sagte: ,Der Brauch, in
ausgehdhlte Kiirbisse Kerzen zu stellen und die dunkle Jahreszeit mit solchen Lichtern
zu beginnen, ist (allein) noch nicht ansté3ig. Aber auch wer an Kostiimfesten Freude
hat, wird die Einladung zu Parties, zu denen man mit méglichst ekelhaftem Kostim
kommen oder sich vor Ort zur Leiche schminken lassen kann, als Christ eher
abgeschmackt finden...Die Erkldrung, Kostiimhersteller brduchten neben Karmeval ein
zweites Fest, um das Jahr (ber ausgelastet zu sein, trifft die Wahrheit; aber wer sich
“(als gldubiger Christ) zum Instrument eines solchen Interesses macht, stellt sich selbst
ein fragwiirdiges Zeugnis aus. Und wenn Halloween heute zum Feiertag von
Esoterikern, Neuheiden und Satanisten geworden ist, dann sind dem Mitfeiern klare
Grenzen gesetzt.”

Kurzum: Christen haben keine Angst vor Geistern, Vampiren oder Hexen. Um das zu
bekunden, brauchen wir dieses (klrbis-)hohlkdpfige ,Halloween® nicht. Wir glauben an
Gott, der den Tod besiegt hat und himmelhoch machtiger ist als alle bésen Machte
und Gewalten, die sich noch immer der menschlichen Seele bemachtigen wollen. Wir
schauen nicht auf Geister, wir schauen auf die Heiligen, unsere Vorbilder und
Vorausbilder jener Vollendung, die wir Himmel nennen. Mit dem Apostel Paulus
bekennen wir: ,Unsere Heimat aber ist im Himmel. Von dort erwarten wir auch den
Herm Jesus Christus. Er wird unseren armseligen Leib verwandeln in die Gestalt
seines verherrlichten Leibes in der Kraft, mit der er sich alles unterwerfen kann. (Phil
3,20-21)

J. Mohr, St. Vitus und St. Raphael HD



