
Predigt an Allerheiligen: 01.11.2008 - Offb 7,2-4.9-14; Mt 5,1-12a

I.  &nbsp"Ich fühle mich den Besiegten enger verbunden als mit den Heiligen. Ich glaube, daß ich
am Heldentum und an der Heiligkeit keinen Geschmack finde. Was mich interessiert, ist ein
Mensch zu sein." Mit diesen Worten hat Albert Camus einmal ein weit verbreitetes Unbehagen
ausgedrückt; das Unbehagen an einer Heiligenverehrung, die diese zu Siegern und Helden
hochstilisiert und damit letztlich unerreichbar gemacht hat für uns "normale" Menschen.

Früher nannte man den "Volkstrauertag" Heldengedenktag. Das hat man sein lassen, weil man
damit den Krieg verherrlichte und mit der verlogenen Rede vom Tod auf den "Feldern der Ehre"
das schreckliche Sterben der Soldaten verharmloste. Auch der Allerheiligentag ist keinesfalls ein
kirchlicher Heldengedenktag, obwohl die Kirche in ihren sog. Heiligsprechungsprozessen gerne
das problematische Wort "heroisch" verwendet. Was hätten wir auch davon, wenn wir zu den
Heiligen emporblickten wie zu "Helden", deren "heroische Tugenden" uns vielleicht
beeindrucken, letztlich aber mutlos zurücklassen, weil wir halt "aus anderem Holz geschnitzt" sind
und weder zum Helden noch zum Heiligen taugen?

Nein. liebe Schwestern und Brüder! Bereits das eben gehörte Evangelium steht dagegen und
zugleich dafür, daß es am Fest Allerheiligen nicht um die Helden der Kirche geht, auch nicht um
irgendwelche Hochleistungs- oder Superchristen! Es war die Gnade Gottes, die sie groß und
"heilig" gemacht hat. "Es sind die, die aus der großen Bedrängnis kommen...", wie es in der ersten
Lesung aus der Geheimen Offenbarung hieß. Und die Seligpreisungen der Bergpredigt sagen uns,
was darunter zu verstehen ist: Armut und Trauer, Gewalt und Hunger und Durst, Friedlosigkeit
und Verfolgung. Irgendwo und irgendwie kommen auch wir darin vor, in welcher "Bedrängnis"
auch immer wir (!) uns befinden, um darin unseren Glauben und unsere Berufung in die
Nachfolge Christi durchzuhalten. Vorbilder können uns die Heiligen nur deshalb sein, weil sie
Menschen, weil sie Christen waren wie Du und Ich; viele von ihnen angeschlagen und belastet
und ganz und gar nicht immer fehlerfrei oder gar moralisch einwandfrei! Im Gegenteil: Viele von
ihnen haben die Höhen und Tiefen des Lebens kennengelernt und auch die Tragik erlitten, daß
geistliches Wachstum und menschliches Reif-Werden nicht ohne Schuld und Scheitern zu haben
sind. Die Heiligen haben jedoch erfahren, daß Gott dies alles zu verwandeln vermag, wenn wir
unser Leben mit seinen Licht- und Schattenseiten ihm ganz anheim- und zur Verfügung stellen;
wenn wir und von ihm - nicht von uns oder von anderen Menschen - das Heil erwarten. Es steckt
ja das Wort "Heil" und "heilen" in dem Begriff "heilig"! Die Heiligen wußten, daß Gott alles
heilen kann, was wir ihm hinhalten, und daß nicht moralische Vollkommenheit, sondern
grenzenloses Gottvertrauen zur Heiligkeit führt.

II.    In Boris Pasternacks berühmtem und grandios verfilmten Roman "Doktor Schiwago" gibt
es eine kleine Szene, die mir in diesem Zusammenhang erwähnenswert zu sein scheint. Pasternak
erzählt von Lara, die seit längerer Zeit ein intimes Verhältnis zu einem Mann unterhält, der sie
völlig in der Hand hat. Sie liebt ihn sehr, aber manchmal empfindet sie tiefe Abscheu gegen ihn,
weil sie spürt, daß er sie im Grunde nur ausnutzt. Doch sie weiß nicht, wie sie wieder
herauskommen kann aus dieser unguten Beziehung. Manchmal verfällt sie in tiefe Melancholie
und Verzweiflung. In solch trostloser Stimmung geht sie eines Tages in die Kirche, in einen
russisch-orthodoxen Gottesdienst. Im Roman heißt es:

"Lara war nicht fromm. Sie glaubte nicht an kirchliche Dogmen und Riten. Aber manchmal
bedurfte sie einer gewissen inneren Musik, um das Leben ertragen zu können...Lara fand etwas
von dieser Musik in Gottes Wort über das Leben. Und sie ging deshalb in die Kirche, um hierbei
weinen zu können...An einem Dezembertag, als Laras Herz so schwer war..., ging sie zur Kirche,
um zu beten. Sie glaubte, die Erde müsse sich unter ihren Füßen auftun und das Gewölbe des
Kirchenschiffs über ihr zusammenstürzen. Sie meinte, sie hätte nichts Besseres verdient, und dann

Predigt am 01.11.2008

1



sei wenigstens alles zu Ende... Lara ging vorsichtig an den Betenden vorbei, um...die
Kupfermünzen in den Opferstock zu tun. Während der Diakon die neun Seligpreisungen
herunterleierte wie etwas, was alle ohnehin schon auswendig kannten, kehrte Lara an ihren Platz
zurück, wobei sie sich Mühe gab, niemanden anzustoßen. �Selig sind die Armen im Geiste, selig
sind die Leidtragenden..., selig sind, die da hungern und dürsten nach Gerechtigkeit!' Lara zuckte
zusammen. Man sprach ja von ihr; sie war gemeint! ER hatte gesagt: �Selig sind die
Leidtragenden, die Schwachen, die Unterdrückten. Sie haben der Welt etwas Besonderes zu sagen;
ihnen gehört die Zukunft. Das also hatte ERr gedacht. Das war seine Meinung. Das hatte Christus
gelehrt!"

So oder ähnlich ging bei vielen Heiligen das vor sich, was man die Bekehrung eines Menschen
nennt. Sie fühlten sich von einem Wort der Heiligen Schrift, wo immer sie es hörten, persönlich
angesprochen und gemeint und bis ins Mark erschüttert. Es kann ein herausforderndes, ein Wort
der Ermahnung oder, wie in diesem Fall, ein Wort des Trostes sein. Lara wird durch Jesu Worte
der Seligpreisung tief getröstet. Sein Wort trifft genau ihre Situation! Lara spürt: Du bist ja doch
und noch etwas wert! Jesus preist gerade jene selig, die schwer tragen an ihrem Leben, die ganz
unten, ja am Ende sind! Das gibt ihr ein Stück Selbstachtung und Lebensmut zurück.

III. "Von Tränen und Heiligen" heißen die 1937 veröffentlichten, aber erst 1986 (bei Suhrkamp)
erschienenen Aufzeichnungen des in Paris lebenden Rumänen Emile Cioran (1911-1995). Der
erste Eintrag lautet: "Nicht die Erkenntnis bringt uns die Heiligen näher, sondern das Erwachen
der Tränen, die im Tiefsten in unserem Wesen schlummern. Nur so und allein durch sie gelangen
wir zur Erkenntnis und verstehen, wie man heilig werden kann, nachdem man ein Mensch
geworden ist."

Die Heiligen haben an Gott geglaubt, aber sie haben auch erfahren - so merkwürdig das klingt -,
daß Gott an sie geglaubt hat, d.h. daß er ihnen etwas zutraute, daß er etwas mit ihnen vorhatte.
Und so fanden viele von ihnen aus ausweglosen und schuldverstrickten Situationen heraus und
begriffen, daß es für Gott keine hoffnungslosen Fälle gibt. Sie wurden zu Menschen, die ganz
durchsichtig, ganz transparent sind für Gott - wie Kirchenfenster, auf denen oftmals Heilige zu
sehen sind, und durch die ein eigentümliches Licht in den Kirchenraum fällt, wo wir mit unseren
Sorgen und Nöten bei Gott Zuflucht suchen. Bis auf den heutigen Tag fällt Gottes Licht in unsre
dunkle Welt durch solche Menschen, die sich von ihm haben verwandeln und in Dienst nehmen
lassen. Auch wir müssen nicht alles (!) können, nicht alles (!) verwirklichen, was gut und gerecht
ist in den Augen Gottes. Aber das Eine und vielleicht Kleine, was wir beisteuern können zum
Ganzen der Kirche und zu ihrem Zeugnis in der Welt; wo wir auf ihn hinweisen und Licht bringen
können in das Leben der Menschen, - das sollten wir heute, am Allerheiligentag, neu in den Blick
nehmen, um es einzubringen in "die Schar derer, die niemand zählen konnte" (Lesung). Oder wie
es Roger Schutz, der Prior von Taize, in der Regel für seine Brüdergemeinschaft so
unnachahmlich formuliert hat: "Lebe das, was Du vom Evangelium begriffen hast. Aber lebe
es!"

J. Mohr, St. Raphael HD

...Ihre Meinung dazu ?

Predigt am 01.11.2008

2

http://www.statcounter.com

	Predigt am 01.11.2008

