
Predigt am 19.10.2008 (29. Sonntag Lj. A) - Mt 22,15-21

I.  &nbsp"Die Tante Jolesch oder: Der Untergang des Abendlandes in Anekdoten" --
Friedrich Torberg (1908-1979) beschwört in diesem köstlichen Büchlein aus eigener Erinnerung
und gestützt auf Erzählungen älterer Freunde die Atmosphäre des ehemals habsburgischen
Kulturkreises. Er lässt die unwiederbringliche Welt des jüdischen Bürgertums und der Boheme in
der k.u.k. (kaiserlich-königlichen) Monarchie vor seinen Lesern erstehen. Auf ganz
unnachahmliche Weise bekommen wir Einblick in das Leben der Menschen der damaligen Zeit in
Österreich, Ungarn, Böhmen und Mähren. In einer dieser köstlichen Anekdoten wird von einer
Prager Schwiegermutter erzählt, die "ihrem Schwiegersohn am Weihnachtsabend zwei (!)
ausgesucht schöne Krawatten unter den Baum gelegt hatte" - wie wir bald erfahren, nicht ganz
ohne Hintergedanken:. "...als das junge Ehepaar am folgenden Abend zu ihr kam, verstand es sich
von selbst für den Schwiegersohn, die eine der beiden Krawatten anzulegen. Schon in der Türe
fasste ihn die Schenkerin missbilligend ins Auge: �Ach?!', machte sie, �die andere hat Dir nicht
gefallen!?'" (S. 91)

In der Sprache des eben gehörten Evangeliums war dies eine "Falle", wenn auch eine weit
harmlosere als die, mit der es Jesus zu tun bekommen hat: "In jener Zeit kamen die Pharisäer
zusammen und beschlossen, Jesus mit einer Frage eine Falle zu stellen."

Wenn die Beziehungsebene gestört ist, wenn keine Bereitschaft zur Verständigung besteht; wenn
Menschen einander nur noch zu Leide leben - dann kann man machen, was man will: Es ist immer
falsch; es wird einem immer ein "Strick daraus gedreht", wie man sagt. In hoffnungslos
zerstrittenen (Ehe)-Verhältnissen und heftigen Konflikten - überall lauern solche Fallen, aus denen
es kein Entrinnen gibt; wo es nur darauf anzukommen scheint, den anderen "schachmatt" zu
setzen, ihm einmal mehr schaden zu können.

Die Gegner Jesu habe es geschickt eingefädelt und sind nach demselben Muster vorgegangen wie
die Schwiegermutter in Torbergs Anekdote. Zuerst das "gespielte" Wohlwollen. "captatio
benevolentiae", nannte man das früher: Wörtlich das "Einfangen des Wohlwollens" des anderen
zum eigenen Vorteil. Also schmeicheln sie Jesus zunächst mit Komplimenten: "Meister", sprechen
sie ihn an, "wir wissen, dass Du immer die Wahrheit sagst und wahrhaft den Weg Gottes lehrst,
ohne auf jemand Rücksicht zu nehmen."

Oft sind es gerade allzu offenkundige Freundlichkeiten, die - nach dem Motto "Mit Speck fängt
man Mäuse" - in einen Hinterhalt locken sollen. Indem sie Jesu Freiheit und Wahrheitsliebe
hervorheben, wollen sie ihn dazu bringen, sich ganz eindeutig für oder gegen die kaiserliche
Steuer auszusprechen, die mit römischen Münzen zu begleichen war.

"Ist es erlaubt, dem Kaiser Steuern zu zahlen oder nicht?" Wie auch immer er antworten würde, er
würde sich "in die Nesseln setzen". Sagt er: "Ja, es ist erlaubt...", verliert er seine Reputation bei
all denen, die es als Schmach empfinden, die verhasste Besatzungsmacht im Land zu haben und
dem Kaiser Tribut zu zollen, der sich noch dazu als gottgleich verehren ließ. Das ist für einen
Juden Blasphemie, ganz und gar unerträglich! Spricht er sich jedoch gegen die kaiserliche Steuer
aus, dann ist er jederzeit bei den Römern als Rebell denunzierbar und es geht ihm an den Kragen.

Dass Jesus ihre bösen Absichten durchschaut und eben nicht in ihre "Falle" tappt, sollte uns nicht
nur imponieren. Es sollte uns zunächst einmal darüber nachdenklich machen, wie wir (!) unsere
Konflikte oft genug dadurch verschärfen, dass wir einander gar keine Chance mehr lassen, uns
anders zu verhalten als erwartet. Wenn das Ergebnis von vorneherein feststeht, ist es unfair oder
sogar bösartig, eine solche Situation herbeizuführen. Es wäre anständiger gewesen, sie hätten
Jesus klipp und klar gesagt, was sie an ihm stört und auszusetzen, was sie gegen ihn haben.

Predigt am 18.10.2008

1



Womöglich hätte er ihnen zeigen können, dass sie gar nichts von ihm befürchten müssen, wenn sie
bereit sind, sich auf seine Botschaft einzulassen. So aber nimmt er sie beim Wort und sagt ihnen
"die Wahrheit, ohne auf jemand Rücksicht zu nehmen": "Ihr Heuchler...!" Das ist ein schlimmer
Vorwurf und trifft doch genau ihre scheinheilige Frage, ihre Niedertracht, ihren Vorwand, ihm mit
dieser Steuerfrage elegant ein Bein stellen zu können. Heuchler sind sie schon allein deswegen,
weil sie ja die Münzen längst bei sich tragen, die "Bild und Aufschrift" des Kaisers tragen.

Noch einmal: Ich denke, es ist gut, wenn wir uns beim Lesen und Hören des heutigen
Evangeliums zunächst an die eigene Nase fassen und über unsere eigene Hinterhältigkeit
nachdenken.

II.    Dann freilich sollten wir unser Augenmerk auf Jesu souveränes Wort richten: "Gebt dem
Kaiser, was des Kaisers ist und Gott, was Gott gehört." Das ist ja nur auf den ersten Blick eine
beruhigende Auskunft für uns, die wir oft genug hin-und hergerissen sind zwischen unserer
religiösen und - sagen wir - beruflichen oder weltlichen Existenz; zwischen staatlichen und
kirchlichen Vorgaben; zwischen den Ansprüchen der Welt und dem Anspruch Gottes an unser
Leben. "Wem gehört der moderne Mensch?", so fragt der evangelische Pfarrer Helmut Siegel
im Anschluss an unseren Bibeltext:

"Dem Betrieb gehört meine Arbeitskraft, Schalke 04 gehört mein Samstagnachmittag; der
Sonntagmorgen gehört meinem Tennis-Club. Der Bank gehört mein Haus, dem Fernsehen
gehören meine Abende, der Partei gehört meine Stimme. Du siehst, lieber Gott: Es bleibt nicht
viel übrig für Dich! Ich habe keinen Kaiser mehr und keinen Gott. Also gehört alles mir. Nur: Was
habe ich eigentlich davon?"

Tatsächlich: Was haben wir eigentlich davon, dass wir uns zwar mehr und mehr frei gemacht
haben von der sog. "Sonntagspflicht" und uns gleichzeitig das Wort vom "Freizeitstress"
eingehandelt haben? Wäre es nicht an der Zeit, neu zu entdecken, dass der Vorrang, der Gott in
unserem Leben gebührt, letztlich unserer Freiheit dient? Der Kaiser, von dem in unserem
biblischen Streitgespräch die Rede ist, war ja ein Despot, der sich als Gottheit verehren ließ, um
seine Ansprüche an die Untertanen unanfechtbar zu machen. Mit seiner Auskunft: "Gebt dem
Kaiser, was der Kaisers und Gott, was Gottes ist" kann Jesus doch nicht gemeint haben, dass wir
uns willig unterjochen lassen sollen von den Götzen dieser Welt! Nein: Selbst die als
unvermeidlich hinzunehmenden Zwänge des staatlichen, beruflichen, gesellschaftlichen Lebens
sind für gläubige Christen begrenzt und in ihre Schranken verwiesen vom Anspruch Gottes, dem
alles - also auch der Bereich des "Kaisers" - gehört und verantwortlich ist. Nur so entsteht, nur so
bleibt geschützt jener Freiraum, in dem der Mensch zu sich selber kommen kann und sich Gott
verdanken lernt, dem Schöpfer und Erhalter des Lebens.

"Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist und Gott, was Gott gehört." Die beiden Bereiche
überschneiden sich zwangsläufig und ihre Verhältnisbestimmung ist nur grundsätzlich möglich. In
der Sprache des Zweiten Vatik. Konzils heißt es deshalb: "Die Kirche, die in keiner Weise
hinsichtlich ihrer Aufgaben und Zuständigkeit mit der politischen Gemeinschaft verwechselt
werden darf, noch an irgendein politisches System gebunden ist, ist zugleich Zeichen und Schutz
der Transzendenz der menschlichen Person." Es geht also um die Gottbezogenheit des Menschen,
die "geschützt" werden muss vor Übergriffen der staatlichen, politischen Macht - um der Freiheit
des Menschen willen.

Kurzum: Jesus lädt uns ein, unsere Souveränität zurückzugewinnen, wenn wir bei allem darauf
bedacht bleiben, Gott zu geben, was Gott gehört. Wir erhalten es ja neu zurück in der "herrlichen
Freiheit der Kinder Gottes", von der Paulus spricht, wenn es in 1 Kor 3,22 heißt: "Alles gehört
euch: Paulus, Apollos, Kephas - Welt, Leben, Tod, Gegenwart und Zukunft. Alles gehört euch; Ihr
aber gehört Christus und Christus gehört Gott."

Predigt am 18.10.2008

2



J. Mohr, St. Raphael Heidelberg

...Ihre Meinung dazu ?

Predigt am 18.10.2008

3

http://www.statcounter.com

	Predigt am 18.10.2008

