Predigt am 23.03.2008

Ostern 2008
23.Miirz 2008, 9.30 St. Vitus und 23. Mirz 2008 18.30 St, Raphael
Predigt: StD Helmut Philipp

Liebe Schwestern und Briider im Glauben

1. Auferstehung Jesu: Angel - und Drehpunkt des ganzen Christentums

Ostern ist in der gldubige Erinnerungskultur der Kirche der hochste Feiertag im Kirchenjahr, den
wir auch hier in unserem Ostergottesdienst mit Herz und Verstand feiern wollen. Ohne die
Auferstehung Jesu ist das Christentum nicht denkbar. Man kann das Christentum im Ganzen
verwerfen, aber man kann nicht die Auferstehung Jesu verwerfen und am Christentum festhalten
wollen, auch wenn manchmal selbst Christen und Theologen sich mit dieser Kernaussage schwer
tun. Noch schwerer fiéllt es modernen Menschen, wie iibrigens schon in der griechisch -romischen
Kultur der Antike, ein personliches Leben iiber den Tod hinaus zu erwarten. Wenn Umfragen
Recht haben, erwartet in Deutschland nur etwa jeder zweite Christ die Auferstehung fiir sich. Dass
das Ich, die ganze Person, aus dem Tod gerettet wird und sich wieder als Ich erkennt, bleibt,
solange man lebt, gewiss eine reine Glaubensfrage. Dass mit dem Tod alles aus ist allerdings auch.
Aber konnen Menschen, die Christen sind, sich so unbefangen fiir das eine oder fiir das andere
entscheiden? Nochmals: Die Auferstehung ist der Angel- und Drehpunkt des ganzen Christentums
und dessen unverzichtbares Fundament. Wenn die Auferstehung wegfillt, fillt das Christentum in
sich zusammen. Dies gilt aber auch fiir die Frage nach dem eigenen Sein iiber die Schwelle des
Todes hinaus.

2. Ostern in einer '""Theologia Tenebrarum''

Auf meinem eigen inneren Weg zum heutigen osterlichen Festgeheimnis, liebe Gemeinde, ist mir
in den letzten Tagen ein Werk des Schriftsteller Reinhold Schneider, dessen Todestag sich in
diesem Jahr zum 50zigstenmal jdhrt, zum Begleiter geworden. Der Titel des Werkes lautet: Winter
in Wien. Aus meinen Notizbiichern 1957/58. Finf Tage vor seinem Tod hat Reinhold Schneider,
der seit 1938 in Freiburg lebte, das Manuskript beim Herderverlag abgegeben. Posthum als
Taschenbuch erschienen, hat mich als jungem Studenten im Sommersemester 1958 dieses
autobiographische Werk fasziniert. Jetzt wieder gelesen in der Passions- und Karwoche ist mir in
diesen Tagebuchaufzeichnungen Reinhold Schneiders eine erschiitternde Theologia Tenebrarum,
eine Theologie der Dunkelheit und Finsternis begegnet. Doch auch er konnte gemeint sein, was
der Titel eines kiirzlich erschienen Buches besagt (Hg. K.J. Kuschel): "Vielleicht hdilt Gott sich
einige Dichter ". Korperlich schwer erkrankt, seelisch erschopft, verzweifelt am Sinn der
Geschichte, in der Reinhold Schneider alle Sinn-Zeichen der Schopfung verwischt sah, vermag er
Jesus nur bis Golgatha nachzufolgen und sich selbst im Todesschrei Jesu als Ausdruck der
gequélten Kreatur wieder zu erkennen. Mit keinem Satz leugnet er den christlichen Glauben an die
Auferweckung Jesu als Antwort Gottes auf diesen Todesschrei unseres Herrn. "Ich weif3, dass Er
auferstanden ist", so bekennt Reinhold Schneider, um dann aber das erschiitternde Bekenntnis
abzulegen: "Aber meine Lebenskraft ist so sehr gesunken, dass sie iiber das Grab nicht
hinauszugreifen, sich iiber den Tod hinweg nicht zu sehnen und zu fiirchten vermag." "Ich ziehe
mich in die Krypta zuriick". Nur einen Wunsch duflert Reinhold Schneider Gott gegeniiber: "Ich
kann mir einen Gott nicht denken, der so unbarmherzig wiire, einen todmiiden Schldfer unter
seinen Fiifsen, einen Kranken, der endlich eingeschlafen ist, aufzuwecken. Kein Arzt, keine
Pflegerin wiirde das tun, wie viel weniger Er." Reinhold Schneiders Lebenswille, ja "Seinswille"
ist so gebrochen, dass sein Glaube ein Glaube des Glaubensentzugs ist. Er ist so betrachtet, fiir
mich ein Mensch des Karsamstags, der Grabesruhe Christi. Und doch, liebe Gemeinde, schon
1958, aber auch wieder in diesem Jahr 2008 scheinen mir die Umsténde seines eigenen Todes wie
eine aufriittelnde Antwort auf die Eiszeit seines Glaubens in seinem letzten Lebensjahr: Reinhold
Schneider ist am Karsamstag, dem 5. April 1958 in der Altstadt von Freiburg
zusammengebrochen. (Wenige Tage zuvor habe ich ihn noch in der Schusterstrale in Freiburg
gesehen.) Gestorben aber ist er am 6. April 1958 am Osterfest, dem Fest der Auferweckung Jesu



Predigt am 23.03.2008

von den Toten. Jedem steht es frei, hierin eine Antwort zu sehen auf seine tiefe Lebenskrise: Sein
Todestag ist fiir mich jedenfalls so etwas wie die Einlosung jener Selbstzuwendung Jesu an die
Menschen des "gebrochenen Herzens"(vgl. auch Mt 12,20). Jesus, der auch durch die Finsternis
der Todesangst und der Verlassenheit am Kreuz hindurch gegangen ist als Anfiihrer und Vollender
des Glaubens (nach dem Hebrderbrief): er ist als der Auferstandene uns vorangegangen in die
Lebensfiille Gottes. Vorangegangen: Sollte dies nicht auch gelten fiir den im Selbstzerwiirfnis
versinkenden Reinhold Schneider? Fiir ihn, der so vielen Menschen insbesondere wihrend des
dritten Reiches in seinen Sonetten (Gedichtsform) "gegen den Gré3enwahn", in seine Texten,
verschickt an Frontsoldaten, aber auch als "Gewissen der Nation", wie er in der Nachkriegszeit
genannt wurde vielen Menschen Helfer wurde aus seiner Glaubensiiberzeugung heraus, auch
wenn diese in den letzten Monaten seines Lebens umschattet wurden?

3. Ostern im Zeugnis des letzten Zeugen der Auferstehung - Paulus

Liebe Gemeinde! Menschen auch unter uns fragen, wenn sie sich iiberhaupt auf die Botschaft des
Osterfestes einlassen, wie Faust: "Die Botschaft hor' ich wohl, allein mir fehlt der Glaube". Selbst
glaubenswillige Menschen rufen zu Jesus wie der verzweifelte Vater eines todkranken Kindes zu
Jesus schreit: "Ich glaube, hilf meinem Unglauben” (MKk9, 24). Jedenfalls bewegt durch die
Beschiftigung mit dem letzten Werk Reinhold Schneiders ist mir erneut bewusst geworden, wie
zentral gerade fiir kritisch fragende Menschen zwischen Glaube und Zweifel der letzte Zeuge der
Auferstehung ist: namlich Paulus! Er hat den irdischen Jesus gleich uns nicht kennen gelernt; auch
er musste zum Glauben kommen. Auch wenn Paulus der letzte Zeuge der Auferstehung im NT ist,
so finden wir in seinen Briefen die friihesten schriftlichen Zeugnisse der Auferweckung Jesu; die
Evangelien sind ja Jahre spiter verfasst worden. Bei ihm finden wir besonders deutlich, was hinter
der Vielfalt der Osterzeugnisse der Evangelien steckt. Wie ein Protokollsatz klinkt es, wenn
Paulus betont: Ich habe den (auferstandenen) Herrn gesehen (vgl. 1 Kor 15,8), so schreibt er
seiner Korinther Gemeinde im 1 Korintherbrief. Schon damals (wie im Grunde auch heute) muss
er einige Christen fragen; "Wenn verkiindigt wird, dass Christus von den Toten auferweckt worden
ist, wie konnen dann einige von euch sagen: "Eine Auferstehung von den Toten gibt es nicht?" (1
Kor 15,12b) Und er bindet die Auferweckung Christi zuriick an die Auferweckung der Toten
allgemein: "Wenn die Toten nicht auferweckt werden, ist auch Christus nicht auferweckt worden"
(vgl. 1 Kor 15,16.18). "Wenn wir unsere Hoffnung nur in diesem Leben auf Christus gesetzt
haben, sind wir erbdrmliche daran als alle anderen Menschen" (1 Kor 15,19). Doch Paulus ist
iiberzeugt davon: "Nun ist Christus von den Toten auferweckt worden als der Erste der
Entschlafenen”. Was meint aber Paulus mit dem griechischen "ophte": sehen', erscheinen'in
dem Satz: "Ich habe den Herrn gesehen?" Die wichtigste Spur finden wir im Galaterbrief, wenn
Paulus sagt: "In seiner Giite gefiel es Gott, seinen Sohn in mir zu offenbaren"( vgl. Gal 1,14f),
oder umgesprochen: "In jener Stunde ist mir das Geheimnis des Gottessohnes ins Herz
geschrieben worden." Paulus spricht nur andeutend sein Damaskuserlebnis an als ein mystisches
Tiefenerlebnis, das sein ganzes Leben radikal verdnderte und ihn vom Verfolger der Christen zum
gliihenden Anhénger Jesu Christi verwandelte. Im 2 Korintherbrief verbindet er seine Erfahrung
mit dem Auferstandenen mit dem Anfang der Schopfung: "Gott, der sprach: Aus Finsternis soll
Licht aufleuchten!, er ist in unseren Herzen aufgeleuchtet, damit wir erleuchtet werden zur
Erkenntnis des gottlichen Glanzes auf dem Antlitz Christi” (2 Kor 4,6). Nur hier ist von Antlitz des
Auferstanden die Rede, in dem die Herrlichkeit Gottes aufleuchtet. Im Philipperbrief ergidnzt
Paulus seine Tiefenerfahrung mit dem Auferstandenen, wenn er schreibt: Christus will ich
erkennen und die Macht seiner Auferstehung und die Gemeinschaft mit seinen Leiden; sein Tod
soll mich prdgen.(Phil 3,10). Paulus hat aus dem Auferstehungsglauben keinen antiken
Siegermythos gemacht. Denn nur als Gekreuzigter ist Jesus der von Gott Gehaltene. Wenige
Zeilen spiter schreibt Paulus: "Ich bin von Christus ergriffen”(Phil 3,12b) Das Wort "ich habe den
Herrn gesehen" hat fiir ihn die Bedeutung, von ihm ergriffen zu sein.

In seinen Briefen, liebe Gemeinde, ist Paulus fiir uns nicht nur "bekennender" Zeuge, sondern in
einmaliger Weise der antwortende Zeuge". Gewiss ist Paulus an vielen Briefstellen auch
Traditionszeuge, Zeuge der Verkiindigung der Glaubenzeugen der Urgemeinde. Oft aber redet er
authentisch von sich selbst und seinen Erfahrungen. Wir konnen ihn gleichsam interviewen und



Predigt am 23.03.2008

uns iiberzeugen lassen von der osterlichen Botschaft.

4. Auferstehung Christi'' - "'wie ein Blitz, in welcher die hohere Geschichte in die blof dufiere
hindurchbricht"

Liebe Schwestern und Briider: Die Auferweckung Jesu von den Toten, die wir heute feiern, ist ein
Grenzwiderfahrnis zwischen historischen Fakten und ihrer Uberwindung. Einst schrieb der
Philosoph Schelling den Satz: "Tatsachen wie die Auferstehung Christi sind wie Blitze, in welchen
die hohere Geschichte in die blof} duflere hindurchbricht.” (aus: Philosophie der Offenbarung).
Auch fiir die Erkenntnis des Glaubens und fiir die Erfahrung, dass Jesus nicht bei den Toten zu
suchen ist, gilt das Wort: "Man sieht nur mit dem Herzen gut. Das Wesentliche ist fiir die Augen
unsichtbar” (so Antoine de Saint-Exupery). Vertrauen wir der Erfahrung unseres Herzens: Christ
ist wahrhaft auferstanden. Amen

...lhre Meinung dazu ?


http://www.statcounter.com

	Predigt am 23.03.2008

